
 

48 
 

Jurnal Teologi Eranlangi  
pISSN: 2722-1555        eISSN: 3031-0741 

Publish By: Sekolah Tinggi Teologi Sulawesi Barat 
Copyright © JURNAL TEOLOGI ERANLANGI 

 

BERTEOLOGI DALAM IPTEK  

Penelitian di GKSB Jemaat Imanuel Bambu  

Simon M. Topangae1 
STT Sulbar di Mamuju 

 
 

Absrak 
 Dewasa ini manusia tidak dapat menutup diri terhadap berbagai bentuk perubahan 

yang terjadi di tengah kehidupan masyarakat. Perubahan ini terjadi bagi seluruh komponen 

Masyarakat baik mereka yang sehari-hari hidup dan tinggal di perkotaan maupun mereka 

yang berada di pedesaan atau pedalaman.  

Perubahan apapun yang terjadi pasti akan mengarah pada terjadinya suatu dampak 

atau akibat dari suatu perubahan tersebut. Kita mendengar ada istilah “penyataan umum 

dan penyataan khusus”. Ungkapan ini hendak menyatakan tentang ciptaan Allah yang 

dikenal dalam dua segi yaitu yang bersifat umum dan khusus. Penyataan umum itu adalah 

ciptaan Tuhan yang dilihat dan dialami bahkan difungsikan setiap umat manusia, 

contohnya ciptaan alam semesta. Tidak ada manusia yang tidak menyaksikan ciptaan ini; 

semua orang melihat, merasakan, mengalami, mempergunakan dan menikmati seluruh 

alam ciptaan. Sedangkan penyataan khusus adalah ciptaan Allah yang bersifat khusus, yaitu 

ciptaan yang secara khusus diterima dan diakui orang-orang tertentu saja, seperti Firman 

Allah dan keyakinan tentang Yesus Kristus sebagai Tuhan dan Juruslamat. Mengapa 

disebut khusus, karena hanya orang Kristen atau mereka yang percaya kepada Yesus 

Kristus yang menerimanya secara iman. 

 Setelah memperhatikan dan memahami ciptaan Allah yang bersifat umum, maka 

manusia sebagai salah satu komponen ciptaan yang tidak hanya dihadirkan di tengah dunia 

ini, tetapi juga diberikan suatu tanggung jawab memelihara seluruh alam ciptaan.  

 Tujuan tulisan ini adalah untuk menjadi pemahaman kepada kita sebagai warga 

jemaat atau warga gereja untuk memahami diri kita sebagai ciptaan Allah yang diberikan 

kepercayaan dan mandat oleh Tuhan untuk ikut memelihara seluruh alam ciptaan, bukan 

untuk merusak ciptaan yang Allah karuniakan bagi kita. 

Kata kunci: Manusia, lingkungan hidup, tanggung jawab, warga jemaat 

 

 

 

 

 

 

Abstract 

 
1 Ketua STT Sulbar di Mamuju dan Dosen Pendidikan Agama Kristen STT Sulbar di Mamuju 

Vol. 2 No.2 

Desember 2025 

 

 



 

49 
 

In this day and age, humans cannot isolate themselves from the various forms of 

changes occurring within society. These changes affect all segments of the community, 

whether they live and reside in urban areas or those who are in rural or remote regions. 

Any change that occurs will inevitably lead to an impact or consequence of that 

change. We hear the terms "general revelation and special revelation." This expression 

intends to state that God's creation is known in two aspects: general and special. General 

revelation is God's creation that is seen, experienced, and even utilized by every human 

being, such as the creation of the universe. No human is exempt from witnessing this 

creation; everyone sees, feels, experiences, uses, and enjoys the entire created world. 

Meanwhile, special revelation is God's creation that is specific, meaning creation that is 

uniquely received and acknowledged only by certain people, such as the Word of God and 

the conviction regarding Jesus Christ as Lord and Savior. It is called special because only 

Christians or those who believe in Jesus Christ receive it by faith. 

After observing and understanding God's general creation, humanity, as one 

component of creation, is not only presented in this world but is also given the 

responsibility to maintain the entire created world. 

The purpose of this writing is to provide us, as members of the congregation or 

church, with an understanding of ourselves as God's creation who have been entrusted and 

mandated by the Lord to participate in preserving the entire creation, and not to destroy 

the creation that God has bestowed upon us. 

Keywords: Human, Environment, Responsibility, Congregation members. 

 

 

PENDAHULUAN 

 Orang Kristen tentu selalu memahami gereja dalam dua segi, yaitu Gereja sebagai 

dirinya sendiri yang setiap saat harus bersaksi melalui kehidupan sehari-hari dalam hal 

tindakan yang memuliakan Tuhan dan melanjutkan misi Allah di dunia ini. Kemudian 

gereja sebagai suatu organisasi atau menjadi wadah untuk mengembangkan tugas dan 

misi bersama dalam menjalankan  tugas pelayanan. Tugas panggilan gereja adalah 

kelanjutan dari misi Yesus Kristus yang telah diutus Allah untuk menyelamatkan dunia ini 

dan memperdamaikan segala sesuatu dengan Allah. Tugas panggilan gereja ini tidak 

pernah berubah di semua tempat dan sepanjang zaman, walaupun tugas ini harus 

dijalankan secara kontekstual sesuai dengan situasi dan kondisi yang berbeda-beda.2   Hal 

ini menunjukkan bahwa gereja dalam menjalankan misinya tidak berakhir pada pelayanan 

Tuhan Yesus selama masih ada di dunia ini, akan tetapi merupakan tanggung jawab yang 

telah dipercayakan kepada setiap warga gereja untuk ikut menghadirkan damai sejahtera. 

 
2 Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia, Dokumen Keesaan Gereja Persekutuan 

Gereja-Gereja di Indonesia (Jakarta: PGI), 2010, 44. 



 

50 
 

Karena itu, gereja memiliki tanggung jawab dalam memberitakan Injil. Hakikat dan tugas 

panggilan gereja yang meliputi: 

Pertama, tugas panggilan gereja mengharuskan gereja hidup berpadanan dengan 

Injil dan mengharuskan gereja-gereja sebagai tubuh, sehati sepikir berjuang untuk iman 

yang ditimbulkan oleh berita Injil dan mengharuskan gereja-gereja untuk saling 

memahami, memperhatikan dan melayani demi kepentingan bersama (bdk Flp 1: 27; 2: 

4; 1 Kor 12: 27). 

Kedua, tugas panggilan gereja adalah menyampaikan Injil Yesus Kristus yaitu Injil 

perdamaian yang adalah kekuatan Allah yang menyelamatkan dan memperdamaikan 

segala sesuatu dengan Allah (bdk. Rm 1:16-17; Kol 1:20). Ini berarti bahwa gereja harus 

memberitakan Injil yaitu tentang Allah di dalam Yesus Kristus yang memberlakukan 

keadilan dan kebenarannya yang menyelamatkan. Gereja harus memberitakan Injil 

kepada segala makhluk di seluruh dunia sampai ke ujung bumi di seluruh alam di bawah 

langit dan sampai kepada akhir zaman (Mat 28:18-20; Mrk 16:15; Kol 1:23). Inilah tugas 

pemberitaan atau pekabaran Injil yang merupakan bagian dari keseluruhan misi (tugas 

pengutusan) gereja di dunia ini. 

Ketiga, tugas panggilan gereja pun mengharuskan gereja memerangi segala penyakit, 

kelemahan, ketidakadilan dan pelanggaran HAM dalam masyarakat. Demikian juga gereja 

berkewajiban mengusahakan dan memelihara secara bertanggung jawab sumber-sumber 

alam dan lingkungan hidup. Sebab waktu Yesus berkeliling di seluruh Galilea, Ia 

melenyapkan segala penyakit dan kelemahan di antara bangsa ini (bdk. Mat 4:23).3 

Memperhatikan hal yang dikemukakan di atas menunjukkan cakupan pelayanan 

gereja yang tidak boleh diabaikan. Karena dalam realitas kadangkala pelayanan gereja 

hanya dibatasi pada pelayanan mimbar di gereja, pelayanan rumah tangga atau 

pelayanan kategorial serta penggembalaan. Padahal jangkauan sebenarnya pelayanan 

gereja tidak dibatasi seperti ini, akan tetapi menyangkut seluruh komponen kehidupan 

manusia termasuk perhatian dan kepedulian terhadap alam ini. Gereja dipanggil dan 

diutus sebagai persekutuan oikumenis (keesaan dianggap mutlak perlu) dan sebagai 

garam dan terang, untuk memberi dengan perkataan dan perbuatan pegangan dan 

harapan baru dalam dunia yang sedang mengalami sekularisasi dan pergeseran nilai-nilai. 

 
3 Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia, Dokumen Keesaan Gereja Persekutuan 

Gereja-Gereja di Indonesia, (Jakarta: PGI), 2010, 45. 



 

51 
 

Penting untuk perkembangan pemahaman mengenai keesaan gereja adalah pernyataan 

yang ditetapkan oleh Sidang raya di New Delhi dan yang biasanya dikutip sebagai 

pernyataan “All in each place”. Di dalamnya dikatakan bahwa gereja yang esa menjadi 

nampak di mana saja orang-orang yang dibaptis dalam nama Kristus dan yang mengakui 

Kristus sebagai Tuhan, dikumpulkan oleh Roh Kudus untuk menjadi suatu persekutuan 

yang mengaku, memberitakan Injil, merayakan Perjamuan Kudus, berdoa dan melayani 

bersama. Di sini ditekankan kembali gagasan gereja mula-mula bahwa setiap gereja lokal 

mewakili gereja sedunia, gereja dari pengakuan iman4.  

Berikut, bahwa gereja sebagai suatu organisasi yang di dalamnya terdapat warga 

jemaat yang telah berhimpun dan membentuk satu persekutuan, memiliki struktur 

kepemimpinan, gedung dan segala sarana yang dimilikinya. Pembangunan Gedung gereja 

yang megah dan mewah adalah salah satu buah kecenderungan yang dihasilkan Teologi 

Sukses, lebih lagi didorong oleh “sukses duniawi” yang dicontohkan oleh nabi-nabi sukses 

seperti Robert Schuller dengan Crystal Cathedralnya yang begitu mewah dan Paul Yonggi 

Cho yang membangun Full Gospel Yoido Church yang dibanggakan sebagai gereja terbesar 

di dunia. Belakangan ini banyak dijumpai pembangunan gedung-gedung gereja di banyak 

tempat yang dibuat mahal dan mewah yang menghabiskan uang ratusan juta bahkan ada 

gereja-gereja metropolitan dan Christian Centers yang menghabiskan biaya 

pembangunan sampai milyaran rupiah5. Tentu pembangunan seperti ini adalah bagian 

yang dibutuhkan dalam rangka memperbaiki pembangunan secara fisik, namun mestinya 

tidak hanya mengutamakan bangunan fisik tetapi perlu diseimbangkan dengan 

pembangunan secara spiritualitas tidak hanya menonjol dari sisi fisik saja.  

Bagi pendukung pembangunan gereja yang mahal dan mewah dikemukakan 

bahwa gereja adalah rumah Allah atau Bait Suci, karena itu kita harus memberikan yang 

terbaik bagi Allah, termasuk terbaik dalam harga dan karya arsitektural bahkan di mata 

ajaran kemakmuran justru dimilikinya gedung gereja yang besar dan mewah 

menunjukkan bahwa gereja itu diberkati Tuhan. Motivasi pembangunan gedung-gedung 

megah lainnya adalah sebagai reklame untuk menarik pengunjung khususnya pengunjung 

 
4 Chr. De Jonge dan Jan S. Aritonang, Apa Dan Bagaimana Gereja, (Jakrta: BPK 

Gunung Mulia), 1989, 54. 
5 Herlianto, Teologi Sukses: Antara Allah dan Mamon, (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 

2016, 207. 



 

52 
 

kaya. Itulah sebabnya kita menyaksikan banyak pengunjung gereja yang manja dan 

pengelana pada saat ini selalu berpindah-pindah gedung gereja mencari yang terbaru. 

Benarkah pandangan demikian menurut Alkitab? Dan apakah konsep Alkitab mengenai 

gedung ibadat orang Kristen?6. Pertanyaan ini mengajak kita untuk mendalami 

sejauhmana  makna kehadiran gereja masa kini. Apakah gereja sudah cukup kalau sudah 

kelihatan dari jauh akan fisiknya yang begitu megah. Jika ingin menjawab dengan jujur 

sesuai misi kehadiran gereja di dunia, tentu tidaklah cukup kalua gereja hanya sebatas 

gedung tanpa kehadiran orang percaya dan dampak yang dihasilkan warga gereja itu 

sendiri.  

 

MANUSIA DAN ALAM SEMESTA 

 Kita mengenal ada dua penyataan Allah, yaitu Penyataan umum dan penyataan 

khusus. Penyataan alam berkisar pada ciptaan alam semesta termasuk tanah dimana kita 

tinggal dan menjalani hidup sehari-hari sebagai salah satu karya Allah yang dialami dan 

digunakan setiap umat manusia. Menurut kesaksian Alkitab, ada hubungan yang sangat 

era tantara manusia dan tanah. Istilah Ibrani yang dipakai untuk manusia dan tanah juga 

sangat berdekatan. Istilah Ibrani untuk manusia adalah ‘adam, sedangkan istilah untuk 

tanah adalah adamah. Manusia diciptakan dari tanah (Kej 2: 7) yang dihembusi napas 

Allah dan akan Kembali ke tanah itu (Kej 3: 17). Tanah adalah asal mula manusia dan 

tempat terakhir manusia Kembali. Menurut Kejadian 2: 19 juga binatang-binatang, 

termasuk burung-burung di udara, diciptakan dari tanah. Ketika manusia diberikan 

mandat untuk berkuasa atas alam, merawat dan memeliharanya, Allah melihat itu sangat 

baik (Kej 1: 28-31).7  Begitu besarnya tanggung jawab manusia terhadap alam semesta 

sebab lahir dari tanah dan hidupnya juga akan berakhir pada tanah. Karena itu sangat 

penting manusia memiliki tanggung jawab terhadap pemeliharaan alam semesta sebagai 

pemberian Allah.  

Manusia (adam) berasal dari tanah (adamah) yaitu tanah dan manusia seasal, 

sekerabat. Tanah adalah ibu yang melahirkan semua yang hidup dan yang 

mempersatukan semua ciptaan. Tanah juga merupakan tempat yang aman bagi segenap 

 
6 Ibid, 208. 
7 Mery L. Kolimon, Teologi Tanah, (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 2022, 10 

 



 

53 
 

ciptaan di bumi. Jadi, manusia dan tanah sekerabat (Tisera 2002: 15). Pandangan 

Alkitabiah ini mirip dengan pandangan asli orang Flores yang memiliki ikatan emosional 

dengan tanah leluhurnya. Nilai kepercayaan mengikat tanah dengan masyarakatnya. 

Tanah memberi kita makanan dan minuman, serta kesatuan dan persaudaraan yang 

menyelamatkan. Pandangan kosmik menyatakan bahwa kita dan tanah merupakan satu 

tubuh. Jadi, semestinya tanah mengantar kita kepada integrasi dan bukannya 

keterpecahan kepada keberakaran dan bukannya keterasingan. Pandangan kosmik ini 

dapat mengutuhkan, menyembuhkan, mendamaikan ia tidak bersifat manipulatif (Prior 

2004).8 Memperhatikan hal di atas, menunjukkan bahwa tidak ada keterpisahan antara 

manusia dengan tanah, bahkan menunjukkan adanya kesatuan yang jelas. Kondisi ini 

mestinya dimengerti secara mendalam, dipahami untuk mengembangkan pola pikir agar 

manusia tidak semena-mena terhadap tanah atau terjadinya pengrusakan lingkungan 

manusia terhadap ciptaan Allah seperti tanah, hutan, binatang dan segala komponen 

ciptaan Allah. Jadi, para leluhur berkeyakinan bahwa tanah memiliki manusia, bukan 

sebaliknya. Manusia, yang diciptakan dalam rupa dan gambaran Allah (Kej 1:27), 

menjawab karya penciptaan-Nya dengan daya kreatifNya, menjawab karya 

pemeliharaanNya dengan memperjuangkan keadilannya dan menjawab karya 

penebusanNya dengan kasih pengorbananNya. Untuk itu, kita harus mengenal tanah, 

atau dalam Bahasa adat “mendengarkan”nya.9 Demikianlah karya Allah yang tidak dapat 

dipisahkan antara manusia dengan tanah, justru manusia diberi tanggung jawab untuk 

memelihara dan mengelolah dengan sebaik-baiknya sebab merupakan dua bagian ciptaan 

yang tidak boleh dipisahkan, bukan untuk saling merusak. Pengelolaan lahan merupakan 

seni mendengarkan kemauan tanaman-tanaman dan kebijaksanaan untuk memenuhi 

permintaan tanaman-tanaman itu. Sebagaimana Moat Viator Pareira, seorang mantan 

Kepala Dinas Pertanian Kabupaten Sikka, kerap menandaskan semua tanah itu baik 

adanya, tapi kita mesti tahu tanah itu baik untuk apa. Tahapan pengelolaan tanah yang 

dimaknai ritus-ritus adat, menekankan bahwa manusia terlibat dalam kegiatan bersama 

masing-masing menjalankan peran tertentu yang saling melengkapi dan karena itu 

manusia mesti bekerjasama agar tanah memberikan hasil yang baik (Hayon 2002: 68-

 
8 John Mansford Prior, Teologi Tanah (Jakarta: BPK Gunung Mulia). 2002, 49 
9 Ibid, 49. 



 

54 
 

69).10  Di sinilah letaknya manusia sebagai warga gereja dan warga masyarakat hendaknya 

memahami pentingnya memelihara alam sebagai salah satu komponen yang tidak 

terpisahkan dari kehidupan manusia. Bapak Robert P. Borrong mengatakan dalam 

bukunya yang berjudul “Etika Bumi Baru” bahwa alam sendiri mempunyai makna sebagai 

penopang kehidupan, maka alam patut dihargai dan diperlakukan dengan baik. Itulah segi 

yang ditekankan oleh etika lingkungan dalam atau yang disebut juga etika lingkungan 

ekstensionalisme atau etika lingkungan preservasi. Mereka menekankan pemeliharaan 

alam atau lingkungan bukan hanya demi manusia, melainkan juga demi alam itu sendiri. 

Alam adalah penopang seluruh kehidupan, maka ia berada bukan hanya untuk manusia 

melainkan untuk seluruh ciptaan. Oleh karena itu, manusia harus menjaga dan 

memelihara alam untuk kepentingan bersama atau kepentingan semua. Atas dasar 

pemahaman yang demikian, maka “ekologi dalam” lebih menekankan hal-hal berikut: 

(1) Manusia adalah bagian dari alam, (2) Menekankan hak hidup makhluk lain, 

walaupun dapat dimanfaatkan oleh manusia, tidak boleh diperlakukan sewenang-

wenang. (3) Prihatin akan perasaan semua makhluk dan sedih kalua alam 

diperlakukan sewenang-wenang. (4) Kebijakan dan manajemen lingkungan bagi 

semua makhluk. (5) Alam harus dilestarikan dan tidak dikuasai, (6) Pentingnya 

melindungi keaneka-ragaman hayati dan budaya, (7) Menghargai dan 

memelihara tata alam, (8) Mengutamakan tujuan jangka panjang sesuai 

ekosistem, (9) Mengkritik system ekonomi dan politik dan menyodorkan system 

alternatif yaitu system mengambil sambal memelihara. 

Demikianlah gambaran yang disebut “ekologi dalam”. Sama seperti etika 

lingkungan dangkal, etika lingkungan dalam juga dianut banyak orang dan dengan 

penekanan yang berbeda-beda.11   

 

PARTISIPASI WARGA JEMAAT TERHADAP PEMELIHARAAN 

LINGKUNGAN 

 
10 John Mansford Prior, Teologi Tanah: Perspektif Kristen Terhadap Ketidaadilan Sosio-

ekologis di Indonesia, (Jakarta: BPK Gunung Mulia). 2002, 49. 
11 Rober P. Borrong, Etika Bumi Baru: Akses Etika Dalam Pengelolaan Lingkungan 

Hidup, (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 2009, 153. 



 

55 
 

 Bilamana terjadi bencana alam, Allah ikut menderita dengan makhluk-

makhlukNya, baik tumbuh-tumbuhan, binatang dan manusia.12 Karena itu menjadi 

tanggung jawab setiap umat Allah agar terus melakukan tindakan pemeliharaan alam 

semesta sebagai salah satu tanggung jawab ciptaan Tuhan supaya manusia dan ciptaan 

lainnya tidak mengalami penderitaan. Tetapi, Ia pun menyuburkan alam kembali, Ia 

menguatkan orang yang masih hidup untuk saling menolong dan mengerakkan orang 

banyak untuk membantu agar terbangun sarana hidup yang baru.13 Dalam kedaulatan 

Allah mampu membenahi kembali seluruh alam ciptaan-Nya dan semua makhluk yang 

ada di dalamnya termasuk manusia, namun perlu perhatian manusia sebagai ciptaan yang 

diberi tanggung jawab untuk memelihara alam untuk terus memiliki kesadaran dan 

Tindakan atas pemeliharaan lingkungan.  

 Allah boleh dikiaskan seperti seorang ibu, yang meskipun sedih karena kematian 

anggota keluarganya, tetapi terus berusaha menolong anak-anak yang masih ada dan 

mengusahakan kesejahteraan mereka sejauh mungkin. Di satu umat Kristen terpanggil 

bekerja sama dengan Allah dalam solidaritas dengan korban bencana dan menjaga agar 

bantuan dibagi kepada mereka yang paling membutuhkannya tanpa membedakan 

golongan, suku, agama, status sosial.14 Begitu pentingnya pemeliharaan alam sehingga 

digambarkan hubungan seorang ibu dengan anak di dalam keluarga yang memiliki 

kewajiban untuk memelihara alam. Ia pun menghendaki agar kita turut aktif dalam 

perjuangan keadilan bagi para korban seperti menghentikan penyelahgunaan bantuan 

yang menambah penderitaan para korban.15  

 Hans Kung berpendapat pentingnya melihat isu ekologis sebagai persoalan global 

yang harus dengan serius dijawab.16 Hal ini perlu menjadi perhatian sejauhmana 

keikutsertaan manusia tentang ekologi/lingkungan yang menjadi bagian dari dirinya. 

Dengan gaya tutur yang mengesankan, Kung mengawali bukunya dengan beberapa data 

 
12 Zakaria J. Ngelow dkk, Teologi Bencana: Pergumulan Iman dalam konteks bencana 

alam dan bencana sosial, (Makassar: Yayasan OASE Intim – Lembaga Pemberdayaan Praksis 

Pelayanan dan kajian Teologi Kontekstual Indonesia Timur), 2006, 186. 
13 Ibid, 187. 
14 Ibid, 187. 
15 Ibid, 187. 
16 Joas Adiprasetya, Mencari Dasar Bersama: Etik Global dalam kajian Postmodernisme 

dan Pluralisme Agama, (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 2009, 151. 



 

56 
 

yang menunjukkan persoalan global serius yang dihadapi dunia; beberapa data yang 

menunjukkan dengan jelas pada persoalan ekologis ini: 

(1) Setiap menit, bangsa-bangsa di dunia menghabiskan 1,8 juta dolar US untuk 

persenjataan militer. 

(2) Setiap jam, 1.500 anak mati karena sebab-sebab yang terkait dengan kelaparan. 

(3) Setiap hari, sebuah spesies punah. 

(4) Setiap minggu, selama tahun 1980-an, lebih banyak orang ditahan, disiksa, 

dibunuh, terpaksa mengungsi atau dengan cara lain ditindas dengan tindakan-

tindakan dari rezim-rezim yang represif lebih dari zaman lain dalam sejarah selain 

Perang Dunia Kedua. 

(5) Setiap bulan, system ekonomi dunia menambah lebih dari 7,5 milyar dollar US 

bagi beban utang yang secara mengerikan tak tertanggungkan kepada lebih dari 

1.500 milyar dollar US yang kini masih tersisa di atas bahu orang-orang dunia 

ketiga. 

(6) Setiap tahun, sebuah wilayah hutan tropis seluas tiga perempat ukuran Korea 

dihancurkan dan lenyap. 

(7) Setiap dasawarsa, jika pemanasan global yang kini terjadi cenderung berlanjut, 

suhu atmosfer bumi dapat meningkat secara dramatis (antara 1,5 sampai 4,5 

derajat Celsius) dengan akibat naiknya permukaan laut yang akan memiliki 

konsekuensi bencana besar, khususnya bagi wilayah-wilayah pantai di seluruh 

muka bumi.  

Dalam bagian lain, Kung memperhadapkan isu ekologis ini dengan era postmodern yang 

sedang dijelang umat manusia.17 

 Pertanyaan selanjutnya… bagaimana tanggung jawab manusia terhadap 

pemeliharaan lingkungan? Prinsipnya merupakan tugas bersama untuk merawat 

lingkungan melalui partisipasi warga gereja setiap saat baik dalam lingkungan keluarga, 

lokasi gereja dan lingkungan masyarakat dimana kita tinggal dan menetap. Manusia 

dipanggil memelihara alam (bdk. Kej 2: 15, menjaga dan melayani tanah) sedemikian rupa 

 
17 Ibid, 151. 



 

57 
 

sehingga generasi mendatang tetap dapat hidup secara wajar.18 Tetapi kini kalua melihat 

situasi yang sebenarnya begitu banyak perlakukan manusia yang tidak berpihak pada alam 

disebabkan kehendak sendiri dan keinginan menguasai ekonomi tanpa memperhitungkan 

alam yang membutuhkan kepedulian manusia. Dalam buku Teologi Bencana 

dikemukakan “Akan tetapi, kini dalam ekonomi global, manusia merusak lingkungan dan 

menghabiskan bahan yang terbatas. Sebagaimana ibu-bapa berusaha agar anak-anak 

mereka dapat hidup dengan baik bila sudah dewasa, demikian Allah mengikutsertakan 

umat manusia agar ciptaan-Nya dapat tetap terpelihara jangka Panjang.”19  

 Merupakan keharusan bagi manusia untuk ikut bertanggung jawab atas 

pemeliharaan lingkungan, bukan untuk menyalahgunakan apalagi untuk merusak. Joas 

Adiprasetya mengatakan Sejak dunia dan manusia tercipta, sejarah selalu dipenuhi dan 

diwarnai dengan kasih Allah. Cinta kasih adalah jati diri Allah paling utama yang selalu 

hadir dalam hidup manusia, sekalipun dalam kenyataannya, manusia selalu menghina dan 

melecehkan keadilan, kebenaran dan kekudusan Allah. Itulah sebabnya Yohanes menulis 

“Allah adalah kasih” (1 Yoh 4: dan 16). Allah bukan hanya bersifat pengasih, tetapi Allah 

adalah kasih.20 Sebagai wujud kasih manusia terhadap alam adalah peduli bukan 

melecehkan atau merusak alam semesta. Ketika manusia berziarah di padang gurun yang 

tandus dan malam pun tiba, para peziarah berkemah. Mereka sekarang berada di tengah-

tengah kegelapan yang tergelap.21 Memperlihatkan bahwa kalau alam ini dirusak dan 

menjadi tandus, akhirnya akan menemukan sisi gelap baik secara fisik maupun secara 

moril gelap dalam arti tidak ada perhatian dan kepedulian kepada ciptaan lainnya.  

 

KESIMPULAN 

Akhir dari tulisan ini, dipaparkan beberapa pokok penting yang menjadi 

kesimpulan akhir adalah sebagai berikut: 

 
18 Zakaria J. Ngelow dkk, Teologi Bencana: Pergumulan Iman dalam konteks bencana 

alam dan bencana sosial, (Makassar: Yayasan OASE Intim – Lembaga Pemberdayaan Praksis 

Pelayanan dan kajian Teologi Kontekstual Indonesia Timur), 2006, 187. 
19 Zakaria J. Ngelow dkk, Teologi Bencana: Pergumulan Iman dalam konteks bencana 

alam dan bencana sosial, (Makassar: Yayasan OASE Intim–Lembaga Pemberdayaan Praksis 

Pelayanan dan kajian Teologi Kontekstual Indonesia Timur), 2006, 187. 
20 Joas Adiprasetya, Menyemai Cinta, Merawat Damai: Kumpulan Khotbah tentang 

Kehadiran Tuhan dalam Kehidupan Sehari-hari, (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 2016, 19. 

 
21 Ibid, 20. 



 

58 
 

Pertama, Karya Allah melalui ciptaan-Nya perlu diterima dengan bersyukur sebab 

menunjukkan suatu kehadiran Allah di dunia ini. Dengan kehadiran-Nya berarti dari setiap 

ciptaan merupakan keharusan untuk saling memperhatikan dan saling mengasihi, seperti 

dalam tulisan ini ada gambaran antara Allah dan alam sama halnya antara seorang ibu 

dengan anak yang berkewajiban untuk memeliharanya. 

Kedua, Setelah memahami dan menghayati karya Allah melalui ciptaan-Nya, 

maka manusia khususnya diberikan suatu tanggung jawab penuh untuk menjaga, 

memelihara, mengasihi dan mempedulikan seluruh ciptaan Tuhan lainnya, bukan untuk 

menyakiti atau merusak alam ini.  

Ketiga, Tanggung jawab untuk menjaga dan memlihara alam tidak sebatas 

ungkapan atau slogan semata, tetapi perlu ada tindakan nyata (action) yang dilakukan. 

Tanggung jawab ini hendaknya dilakukan oleh setiap komponen dimulai dari diri sendiri, 

dalam keluarga, lingkungan kerja, lokasi gereja dan lingkungan masyarakat umumnya. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Adiprasetya, Joas, Mencari Dasar Bersama: Etik Global dalam Kajian 

Postmodernisme dan Pluralisnme Agama, (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 

2009. 

Adiprasetya, Joas, Menyemai Cinta, Merawat Damai: Kumpulan Khotbah Tentang 

Kehadiran Tuhan Dalam Kehidupan sehari-hari, Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2016. 

Borrong, Robert. P, Etika Bumi Baru:  Akses Etika Dalam Pengelolaan Lingkungan 

Hidup (Jakarta: BPK Gunung Mulia), 2009. 

Herlianto, Teologi Sukses: Antara Allah dan Mamon, (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia), 2016. 

Jonge, Chr. De dan Jan S. Aritonang, Apa Dan Bagaimana Gereja, (Jakrta: BPK 

Gunung Mulia), 1989. 



 

59 
 

Kolimon, Mery L, Teologi Tanah: Perspektif Kristen Terhadap Ketidakadilan 

Sosio-ekologis di Indonesia. Teologi Ramah Tanah di Timor Barat, 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia), 2022. 

Ngelow, Zakaria J. dkk, Teologi Bencana: Pergumulan Iman dalam konteks 

bencana alam dan bencana sosial, (Makassar: Yayasan OASE Intim – 

Lembaga Pemberdayaan Praksis Pelayanan dan kajian Teologi 

Kontekstual Indonesia Timur), 2006. 

Prior, John Mansford, Teologi Tanah: Perspektif Kristen Terhadap Ketidakadilan 

Sosio-ekologis di Indonesia. Hukum Adat dan Hukum Positif 

Berseberangan: Mana Peran Teologi Kristen? Catatan dari Pulau Flores, 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia). 2002. 

Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia, Dokumen Keesaan Gereja Persekutuan 

Gereja-Gereja di Indonesia (Jakarta: PGI), 2010. 

 
 


