
 

11 
 

Jurnal Teologi Eranlangi  
pISSN: 2722-1555        eISSN: 3031-0741 

Publish By: Sekolah Tinggi Teologi Sulawesi Barat 
Copyright © JURNAL TEOLOGI ERANLANGI 

 

UPAYA MEREKONSTRUKSI KONSEP MISI GTM YANG RELEVAN 

DENGAN PERSPEKTIF MISSIO DEI DAN PENEKANAN PADA MISSIO 

DEI DAN PERICHORESIS DENGAN INSPIRASI AJARAN DEBATA 

MA’LALIKAM TALLU DAN MANTILA’ DI MAMASA 

 

Abialtar1 

abialtar@yahoo.com 

STT Mamasa 
 

Abstrak 

Konteks budaya dan kepercayaan masyarakat To Salu di Toraja Mamasa, antara 

lain Debata Ma’lalikam Tallu dan mantila’ (memberi atau membagi daging dan makanan 

lainnya kepada orang asing). Dengan konteks budaya tersebut, khususnya ajaran mantila’ 

di atas, maka penulis akan berupaya merekonstruksi konsep misi GTM dari perspektif misi 

sebagai missio Dei (Misi Allah). Pribadi-Pribadi Allah Tritunggal berelasi atau bersekutu 

dan saling memberi ke dalam dan ke luar (kepada dunia) dan itu adalah konsep misi. 

Metode penelitian adalah kualitatif deskriptif. Penulis meneliti dan mendeskripsikan 

makna dari ajaran Kristen tentang misi dan fungsi Allah Tritunggal dan korelasinya dengan 

makna tradisi tertentu dari penganut Alu’ Todolo di Mamasa. Penulis menemukan konsep 

misi yang relevan yang dapat menjadi acuan GTM merumuskan konsep msinya yang lebih 

relevan. Konsep itu adalah dorongan untuk memberi “sesuatu” kepada semua golongan 

masyarakat di Mamasa dengan kepercayaan dan agama yang berbeda-beda dan dalam 

konteks kemiskinan yang ada. 
 

Kata Kunci: Upaya Rekonstruksi, Missio Dei, Ma’lalikam Tallu, Mantila’  

 

Abstract 

The cultural context and beliefs of the To Salu community in Toraja Mamasa, 

including Debata Ma’lalikam Tallu and mantila’ (giving or sharing meat and other food 

to strangers). With this cultural context, especially the teachings of mantila’ above, the 

author will reconstruct the concept of the GTM mission from the perspective of the mission 

as missio Dei (God's Mission). The Persons of the Triune God relate or commune and give 

to each other inwardly and outwardly (to the world) and that is the concept of mission. The 

research method is descriptive qualitative. The author examines and describes the meaning 

of Christian teachings on the mission and function of the Triune God and its correlation 

with the meaning of certain traditions of the Alu’ Todolo adherents in Mamasa. The author 

found a relevant mission concept that can be a reference for GTM to formulate a more 

relevant concept of its mission. The concept is the urge to give “something” to all groups 

of people in Mamasa with different beliefs and religions and in the context of existing 

poverty. 
 

Keywords: Reconstruction Efforts, Missio Dei, Ma'lalikam Tallu, Mantila' 

 
1 Dosen tetap STT Mamasa dan Pendeta Gereja Toraja Mamasa. Menyelesaikan studi 

Doktoral di STT Jakarta bidang Misiologi Kontekstual pada tahun 2016. 

Vol. 2 No.2 

Desember 2025 

 

 

mailto:abialtar@yahoo.com


 

12 
 

Pendahuluan 

Salah satu kelompok masyarakat di Toraja Mamasa di wilayah PUS adalah To Salu. 

Mereka bermukim di banyak desa: Rantelemo, Ulumambi, Salururu, Salutabang, Salukadi, 

Rante, Galung-galung, Lemkal, Tanete Tambun, Limba, Bulo-bulo, Karakean, Hante, 

Buangin, Bulo, Lindu, dan Paranta’. 

Dalam Alu’ Todolo diajarkan bahwa Debata (Allah) itu hadir dan dekat dengan To 

Salu melalui simbol tiga batu tungku dapur. Debata itu dikenal dengan tiga nama: Debata 

To Metampa (Allah Pencipta) yang menempati tungku pertama, Debata To 

Mepasalama’/To Memana’ (Allah Penyelamat) yang menempati tungku kedua dan 

Debata Tomeolaam (Allah Pembimbing atau Penyerta) yang menempati batu tungku 

ketiga. 

Pada waktu penginjil CGK, Geleijnse, menginjil di To Salu, ia memperkenalkan 

ajaran Allah Tritunggal, yaitu Allah Bapa, Putera, dan Allah Roh Kudus, tetapi ia 

berhadapan dengan ajaran Debata tersebut di atas yang mirip dengan ajaran Allah 

Tritunggal.2 Geleijnse memahami ajaran tentang Debata itu sebagai praktik penyembahan 

berhala dan demikian sebaliknya, bagi To Salu, Allah Tritunggal itu adalah ajaran yang 

asing dan tidak mudah dipahami.3 Baik To Salu maupun Geleijnse mempertahankan 

ajaran agama masing-masing sebagai dimensi ritual, walaupun mereka tetap bersahabat 

(saling menerima) pada dimensi sosial. To Salu memakai strategi tertentu menghadapi 

penginjil Geleijnse, demikian juga Geleijnse melakukan hal yang sama.  Ajaran Allah 

Tritunggal oleh pihak penginjil terlihat dalam pengajaran mereka terhadap To Salu yang 

baru masuk Kristen dengan memakai Katekismus Heidelberg.4 Setiap To Salu yang telah 

dibaptis wajib menghafal bagian-bagian tertentu dari Katekismus tersebut, khususnya 

yang ada kaitannya dengan Allah Bapa, Putera, dan Roh Kudus. 

Penulis melihat bahwa sesungguhnya dalam Alu’ Todolo terdapat ajaran yang 

dapat menjadi jembatan untuk memahami ajaran Allah Tritunggal secara kontekstual 

serta relevan. Ajaran tersebut terlihat dalam kepercayaan mereka bahwa Debata atau 

Tuhan itu dikenal dalam tiga nama, yakni Debata To Metampa, Debata To Mepasalama’ 

 
2 Pappalan, Tallu Debata Yabo Dapo’ (Saludengen, materi pembinaan guru-guru jemaat 

Klasis Bambang (tidak dipublikasikan), 1995), 1. 
3 Ibid., 4. 
4Ibid. 



 

13 
 

atau Memana’, dan Debata To Meolaam, yang diajarkan turun-temurun dalam Alu’ 

Todolo. Debata tersebut hadir melalui simbol tiga batu tungku di dapur To Salu sehingga 

dikenal sebagai Debata Ma’lalikam Tallu. Selain itu kepercayaan tersebut juga 

mengajarkan mantila’ yakni Tuhan yang selalu terdorong berbagi dengan sesama dan 

orang asing. Ajaran ini dapat menjadi acuan perumusan konsep misi di Gereja Toraja 

Mamasa yang lebih relevan. 

 

PEMBAHASAN 

Meneropong Konsep Misi Gereja Toraja Mamasa 

Dalam usianya yang sudah lebih dari seratus tahun, Gereja Toraja Mamasa dalam 

bermisi masih bekerjasama dengan gereja induknya5, yakni CGK Belanda6 yang pernah 

menginjil di Toraja Mamasa. Konsep misi GTM masih bersumber dari CGK. Hal itu antara 

lain pernah dijelaskan oleh Pdt. Yusuf Artha, Sekretaris Umum Badan Pekerja Majelis 

Sinode-Gereja Toraja Mamasa (BPMS-GTM), sebagai berikut: 

Melalui ds. C.W. Buijs kita mengerti bahwa konsep dan pelaksanaan misi untuk 

menjangkau orang-orang Bunggu7 dan juga penganut Alu’ Todolo adalah usaha 

mendirikan jemaat baru sebagai warga GTM. Dengan konsep itu, maka di Bunggu 

telah terbentuk dua jemaat. Ds. C.W. Buijs sebagai utusan  CGK mendanai 

penginjilan di sana dan sekaligus mengusahakan tenaga penginjil lokal untuk 

membantu beliau. Buijs juga menjajagi kemungkinan penempatan pendeta di 

sana. Oleh kasih Tuhan, saat ini sudah ada dua pendeta jemaat di sana, yaitu, Pdt. 

 
5 Pihak ChGK menyebut GTM sebagai zusterkerk (gereja saudara). Artinya, kedua gereja 

sederajat sehingga mempunyai ikatan yang kerjasama yang intim dan oleh karena itu ChGK 

terbeban untuk selalu membantu GTM dalam segala hal (Ds. H. Last, Sekretaris Umum Deputat 

ChGK, wawancara oleh penulis, Apeldoorn, 17 Juni 2009). 
6 Ibid. “Tenaga misi dimaksud adalah C.W. Buijs dari Deputat ChGK Belanda yang sejak 

tahun 1979 sampai sekarang diutus dan bekerjasama dengan BPMS-GTM mengadakan penginjilan 

di daerah Bunggu di mana terdapat suku Bunggu yang hidup di hutan dan masih tergolong 

masyarakat primitip”. 
7 Daerah Bunggu disebut sebagai pos pI GTM dan ChGK. Daerah tersebut terletak di 

perbatasan antara Mamuju dan Palu dan masih merupakan wilayah pelayanan GTM. Masyarakat 

etnis Bunggu adalah orang-orang yang masih terbelakang. Pada awalnya (tahun 2000), mereka 

belum mengenal pakaian modern, pendidikan, dan juga penerangan listrik sebagaimana kehidupan 

di perkotaan. Ds. C.W. Buijs berkunjung dan ber-pI di daerah tersebut bersama seorang penginjil 

lokal yang dididik dan diutus oleh ChGK atas nama GTM, yakni Ev. Albert. GTM memberi 

persetujuan kepada ChGK untuk menginjil di Bunggu agar mereka (etnis Bunggu) tidak masuk 

Islam. (Hengky Gunawan, Ketua Umum BPMS-GTM, wawancara oleh penulis, 13 April 2015). 



 

14 
 

Sau’ Toding dan Pdt. Yafet S. Kedua pendeta itu digaji oleh Buijs. Sementara 

penginjilan bagi kalangan penganut Alu’ Todolo di luar Bunggu kita juga 

bekerjasama dengan deputat CGK yang mengutus Ds. Buijs sehingga 

pertambahan jemaat terjadi setelah di kampung Hante-Hante di wilayah PUS 

yang penduduknya mayoritas penganut Alu’ Todolo berdiri jemaat baru GTM 

yang dinamakan jemaat pI GTM Hante-Hante.8 

 

Dari informasi di atas tersirat suatu konsep misi sebagai church planting dan 

church growth, yaitu  misi yang menekankan pertumbuhan dan pertambahan anggota 

gereja sebagai tujuan utama misi. Konsep ini memang berakar dari konsep misi ZCGK yang 

menginjil di Toraja Mamasa. Konsep atau pemahaman misi tersebut sangat erat 

hubungannya dengan konsep misi sebagai penaklukan (penganut) agama-agama lain atau 

“pertobatan orang-orang kafir” (konsep misi ketiga di atas). GTM dan CGK melihat orang 

Bunggu dan penganut  Alu’ Todolo sebagai orang-orang kafir dan oleh karena itu mereka 

harus ditaklukkan demi mendirikan jemaat baru di daerah tersebut.   

Konsep misi yang disemangati oleh penanaman gereja dan penaklukan penganut 

agama-agama lain sebagai orang-orang berdosa untuk dibawa kepada Kristus antara lain 

dicetuskan dalam Konferensi Dewan Misi Internasional di Edinburg tahun 1910. Amanat 

Konferensi Dewan Misi Internasional tersebut adalah: “Beritakanlah Injil kepada seluruh 

dunia non-Kristen.”9  Tentang hal itu, Richard A. D. Siwu berkata: 

Dengan diwarnai oleh semangat misioner ‘lama’, maka konferensi Edinburgh 

mendiskusikan delapan pokok permasalahan global tentang misi, yaitu membawa 

Injil kepada seluruh dunia non-Kristen, gereja di lapangan misi, pendidikan dalam 

hubungan dengan kristenisasi dan kehidupan bangsa, amanat pekabaran Injil 

dalam hubungan dengan agama-agama non-Kristen, persiapan bagi para 

zendeling serta misionaris, pangkalan pekabaran Injil dan pemerintah dan 

kerjasama, dan peningkatan keesaan.10 

 
8 Pdt. Yusuf Artha, wawancara oleh penulis, Mamasa, 2 Februari 2016. 
9 Ibid., 355. 
10 Ibid., 19. 



 

15 
 

Prinsip misi yang dihasilkan oleh konferensi Dewan Misi Internasional di 

Edinburgh tersebut di atas dipertahankan oleh kaum atau gerakan Evangelical11 yang 

rupanya tidak mendukung adanya pergesaran wawasan teologis misi dari pemahaman 

yang terpusat pada gereja ke pemahaman yang terpusat pada dunia. Pergeseran 

wawasan teologis-misiologis dimaksud terutama  dipelopori oleh J. C. Hoekendijk, 

direktur Departemen Evangelisme DGD di Geneva (1948-1950). Hoekendijk 

mengembangkan konsep “misi Allah” dalam rangka tindakan Allah di dalam dunia. Inti 

teologi Hoekendijk adalah “misi Allah” dalam kerangka tindakan Allah di dunia ini.12 Siwu 

berkata: 

Dengan konsep misi Hoekendijk tersebut maka gereja bukanlah pusat 

penyelamatan Allah, melainkan hanyalah salah satu instrumen Allah. Maka, 

keyakinan lama bahwa gereja adalah satu-satunya ‘jalan keselamatan’ atau pusat 

sejarah tidak berlaku lagi, karena misi Allah, yakni tindakan Allah yang 

menyelamatkan, dianggap tidak tergantung pada misi gereja melainkan juga di 

luar gereja, yakni dunia, jelasnya di dalam sejarah umat manusia keseluruhan.13 

Hoekendijk menekankan praksis hidup sebagai refleksi atas kehendak Allah 

(dalam misi Allah) bagi keadaan, situasi, atau konteks manusia dengan berbagai 

kebutuhannya (mewakili kaum Ekumenikal), sedangkan menurut teolog lain, seperti 

George F. Vicedom,  yang mewakili kaum Evangelikal, penekanan misi harus 

ditransmisikan kepada manusia untuk menghadirkan shalom.14 Peter L. Berger 

mengatakan bahwa kaum Ekumenikal cenderung berpikir induktif dengan bertolak dari 

 
11 Gerakan Evangelikal adalah salah-satu gerakan misi di Asia yang disebut juga kaum 

Injili, Mereka menganggap pekabaran Injil berpusat pada tujuan memenangkan jiwa-jiwa dan 

menambah jumlah orang Kristen. Mereka memandang agama lain sebagai agama yang tidak 

mempunyai jalan keselamatan. Kalangan evangelikal tidak setuju dengan pekabaran Injil yang 

identik dengan perhatian terhadap masalah sosial-ekonomi-politik. Gerakan atau kaum ini 

bernaung di bawah wadah Asosiasi Misi Asia dan Persekutuan Evangelikal Asia (AMA-PEA) dan 

berafiliasi dengan Persekutuan Evangelikal Se-Dunia (PED) dan Komite Lausanne untuk 

Evangelisasi se-Dunia (Lausanne Committee on World Evangelization). Gerakan atau kaum 

Evangelikal tidak setuju dengan pekabaran Injil yang identik dengan perhatian terhadap masalah 

sosial-ekonomi-politik. Ibid., 104, 353. 
12 Ibid., 86. 
13 Ibid., 355. 
14 Yeryandri Wilson Tungga, “Misi dalam Perspektif Missio Dei: Refleksi terhadap 

Konferensi Internasional Missionary Council di Willingen” (Skripsi S.Si. (Teol.), STT Jakarta, 

2009), 62.  



 

16 
 

pengalaman-pengalaman umum yang dapat diterima. Sementara itu, kaum Evangelikal 

cenderung berpikir deduktif dari tradisi sebelumnya (kerangka umum yang ada).15 

Bagi orang-orang konservatif, khususnya yang memiliki dorongan memberitakan 

Injil atas dasar iman pribadi (Ing: faith missions), pergeseran wawasan teologis ini 

merupakan “pertanda bahwa pada satu pihak, misi telah diganti oleh gagasan 

“humanisasi” atau program-program yang bersifat manusiawi dan duniawi. Pada pihak 

lain, pemikiran teologis telah diancam oleh apa yang mereka sebut “liberalisme” dan 

“sekularisme”.16 

Realitas konteks tersebut membutuhkan pokok pengajaran yang ada 

hubungannya dengan ajaran Debata Ma’lalikam Tallu. Pemahaman To Salu tentang 

Debata Ma’lalikam Tallu sebagai Pemelihara, Penyelamat, dan Pembimbing atau Penyerta 

tidak sebatas pada persekutuan atau kebersamaan dalam Alu’ Todolo, tetapi juga 

penyelamatan dari kemiskinan dan keterbelakangan.  

 

Upaya Merekonstruksi Konsep Misi GTM 

Upaya para teolog Asia untuk membangun teologi yang relevan yang lahir dan 

lahir kembali (birth and rebirth) di Asia dapat dilihat sebagai rekonstruksi teologi yang 

kontekstual. Istilah birth and rebirth dipakai oleh C. S Song untuk menunjukkan teologi 

yang hidup (living theology) di Asia – teologi yang hidup karena ia harus lahir di tengah-

tengah konteks Asia yang penuh dengan keberagaman kebudayaan dan agama serta 

diwarnai oleh kemiskinan dan keterbelakangan.17 Berdasarkan living theology semacam 

inilah, misi Kristen di Asia juga mengalami birth and rebirth sebagai misi yang hidup di 

tengah-tengah pluralitas kebudayaan dan agama serta keprihatinan kemanusiaan yang 

masih sering terjadi di bumi Asia.18 

Oleh karena Toraja Mamasa adalah bagian dari konteks Asia, maka istilah misi 

yang mengalami birth and rebirth dari Song, juga penting dipedomani dalam upaya 

rekonstruksi konsep misi GTM di Toraja Mamasa. Konteks kebudayaan dan religius serta 

 
15 Peter L. Berger, “Kabar Angin dari Langit”, dikutip dalam Ibid., 66. 
16 Ibid. 
17 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 97. 
18 C.S. Song, “Living Theology: Birth and Rebirth” dalam Doing Theology with Asian 

Resources, ed. John C. England and Archie C. C Lee (Auckland, New Zealand: Pace Publishing 

for Programme for Theology & Culture in Asia, 1993), 6-23. 



 

17 
 

keprihatinan kemanusian merupakan “wajah” Toraja Mamasa sehingga rekonstruksi 

tersebut harus “berwajah” Toraja Mamasa juga. Song benar, ketika ia berkata bahwa 

ketika agama Kristen dibawa oleh misionaris Barat, Asia bukanlah wilayah yang kosong 

secara religius. Asia dipenuhi dengan agama-agama historis dengan religiusitas yang 

mendalam dalam usaha manusia Asia untuk mencapai yang absolute.19 Dengan dasar 

pemikiran dari Song tersebut maka diharapkan konsep misi GTM tidak akan terasing dari 

konteksnya. 

Adapun perspektif yang relevan dalam rekonstruksi misi GTM adalah  missio Dei 

dan Perichoresis: Relasi Allah Tritunggal. Misi sebagai misi Allah (missio Dei) mengemuka 

pada konferensi International Missionary Council (IMC) keempat di Willingen tanggal 5-

17 Juli 1952 dengan tema, “Kewajiban Misioner Gereja”.20 Dalam konferensi tersebut 

gereja-gereja didesak untuk merumuskan strategi baru misi Kristen.21 Pada konferensi 

tersebut misi dan keesaan gereja dipahami sebagai suatu kebutuhan yang sangat penting. 

Kesatuan atau keesaan gereja mengemuka pada waktu itu, karena beberapa tahun 

sebelum konferensi Willingen, World Council of Churches (WCC) atau Dewan Gereja-

gereja se-Dunia (DGD)  berdiri dan diresmikan pada Sidang Raya pertama WCC di 

Amsterdam (1948).22 Richard A. D. Siwu berkata:  

Suasana Willingen berbeda dengan Whitby, di mana konferensi di Willingen 

adalah konferensi pertama setelah pembentukan DGD. Pembentukan wadah 

ekumenikal sedunia ini segera pula memengaruhi suasana konferensi, di mana 

partisipan datang ke konferensi sudah dengan wawasan keesaan Kristen. Hal ini 

mewarnai pemikiran misioner gereja. Benar demikian, sebagaimana diungkapkan 

oleh tema konferensi: “Kewajiban Misioner Gereja”.23 

  

 
19 C.S. Song, Christian Mission in Reconstruction: An Asian Analysis (Maryknoll, New 

York: Orbis Books, 1977), 174-176. 
20 Menurut Richard A. D. Siwu, konsep missio Dei muncul atau mengemuka pada 

Konferensi DMI (Dewan Misi Internasional) tahun 1952, namun hal itu tidak resmi menjadi sikap 

dari konferensi, apalagi gereja. Nanti pada Sidang Raya DGD di New Delhi tahun 1961, konsep 

missio Dei diangkat secara resmi ke permukaan konferensi dan menjadi arah utama misi gereja. 

Richard A. D. Siwu, Misi dalam Pandangan… Asia, 354. 
21 Ibid., 53. 
22 Christiaan de Jonge, Pembimbing ke dalam Sejarah Gereja (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, cet. ke-9 2004), 89. 
23 Richard A. D. Siwu,  Misi dalam Pandangan … Asia, 52.  



 

18 
 

Dalam pemahaman itu konferensi konferensi IMC di Tambaram (1938), secara 

mendasar mengacu kepada ajaran Allah Tritunggal untuk menjadi dasar misi Kristen.  Misi 

sebagai misi Allah  tidak lagi diterima sebagai jalan yang di dalamnya gereja-gereja tua 

menuju ke gereja-gereja (muda) penerima bantuan, tetapi sebagai “jalan Allah menuju 

dunia”.24  Richard A.D. Siwu berkata:  

Istilah missio Dei sendiri berasal dari Hartenstein yang intinya dipengaruhi oleh 

pandangan Karl Barth mengenai ‘pengutusan komunitas Kristen’ di dunia. 

Menurut Barth, hakikat dan keberadaan gereja di dunia berlaku seperti Kristus, 

yakni berada dan bersaksi bukan untuk diri sendiri, melainkan untuk dunia. Jadi, 

gereja Kristus melanjutkan misi Kristus. Pada Hartenstein gagasan ini dipertajam 

dalam wawasan eskatologis iman, yakni dalam rangka ‘misi Allah di dalam dunia’. 

Jadi, missio Dei adalah Allah yang bertindak dalam dunia dalam rangka 

penyelamatan-Nya.25 

Misi sebagai missio Dei adalah misi yang berpusat pada dan oleh pekerjaan Allah, 

serta gereja adalah saksi sekaligus utusan Allah. Oleh karena itu, gereja berpartisipasi 

dalam misi Allah, sehingga eksistensi gereja didasarkan pada misi kepada dunia.26 

Menurut penulis, pokok penting yang erat hubungannya dengan misi sebagai missio Dei 

adalah bahwa misi yang diinspirasi oleh semangat kesatuan atau keesaan Allah. Keesaan 

itu adalah keesaan Allah Bapa, Putera, dan Roh Kudus dalam persekutuan perichoresis: 

relasi Trinitaris yang kemudian memberi diri-Nya kepada dunia.  

Penulis memakai perspektif missio Dei karena di Toraja Mamasa ajaran Allah 

Tritunggal atau yang dikenal dengan Debata Ma’lalikam Tallu sangat berakar dalam 

kepercayaan mereka. Demikian pula dengan istilah perichoresis yang berbicara tentang 

relasi atau persekutuan Allah Tritunggal yang memberi diri-Nya kepada dunia. Toraja 

Mamasa juga mempunyai ajaran Debata Ma’lalikam Tallu bahwa Debata itu memberi diri 

kepada umat-Nya melalui kehadiran mereka di tiga batu tungku serta mengajarkan umat-

Nya agar mantila’ (memberi daging atau makanan kepada orang lain atau orang asing).  

 
24 D.J. Bosch, “Behind Melbourne and Pattaya: A Typology of Two Movements”, dikutip 

dalam Richard A. D. Siwu, Misi dalam Pandangan …  Asia, 52-53. 
25 Ibid. 
26 Toar Banua Hutagalung, Berpartisipasi dalam Persekutuan Trinitarian, 61. 



 

19 
 

Penulis memahami bahwa relasi Trinitarian (intra Trinitarian) terlihat jelas dalam 

pemberian diri Allah (self-giving of God) yang terjadi karena dorongan cinta. Dalam 

perichoresis yang telah dibahas di Bab Tiga terlihat hubungan Bapa, Anak, dan Roh Kudus 

dengan tindakan pemberian yang saling memberi dan menerima. Relasi inilah yang 

terlihat melalui hubungan resiprositas yang mutual antara ketiga pribadi. Relasi inilah 

yang terkuak melalui tindakan pemberian yang mutual antara tiga Pribadi.27 

Praktik pemberian diri Allah tersebut di atas didasarkan pada mantila’ dalam 

konteks To Salu di Toraja Mamasa yang juga diajarkan oleh Debata Ma’lalikam Tallu. 

Praktik pemberian atau mantila’ dalam konteks To Salu di Toraja Mamasa harus dikaitkan 

dengan fenomena pemberian dalam relasi Allah Tritunggal dalam relasinya dengan orang 

asing. Ritual mantila’ adalah salah satu praktik To Salu menerima orang asing dengan jalan 

memberi atau membagi daging atau makanan lainnya kepada mereka. Mantila’ adalah 

ajaran Debata Ma’lalikam Tallu melalui kesediaan-Nya memberi diri28 dan berkat kepada 

umat-Nya di dapur. Tetapi Debata juga mengajarkan agar umat-Nya memberi kepada 

orang lain atau orang asing sehingga pada akhirnya orang asing tersebut menyembah 

Debata Ma’lalikam Tallu. 

Di dalam persekutuan (kamarampasan) dengan semua orang termasuk yang lain 

atau asing, mantila’ adalah jembatan komunikasi antar masyarakat Toraja Mamasa. 

Sebelum makanan diberikan kepada yang ditila’ (yang diberi), pembagi atau pemberi 

makanan akan menyampaikan pesan sebagai berikut:  

Alai ade inde nua ambe’/indo’. Kemala inde e ta’ ladiita budanna anna mammi’na 

sapo kemala latonta’ mepasakutu’ ilalam inde botto moi anna sikambelaki ta’diita 

rambu apinta. Umba aka tila ya te mupamasa’ke ki anna issi banua aka ta’ deem 

yabona diaam sibeem-beem. Kinande iate ladiande pada-pada ilalam kasiolaam 

to sule.29 

 
27 Ibid., 63. 
28 Pemberian diri Debata Ma’lalikam Tallu adalah kesediaan-Nya untuk berada bersama 

dengan To Salu sebagai yang asing dari diri-Nya melalui simbol tiga batu tungku (Nehesion, 

wawancara oleh penulis, Limba Debata, 17 Februari 2016). 
29

 Panu’ Lentam, wawancara oleh penulis, Mamasa, 25 Maret 2016 (Terjemahan penulis: 

Silakan ambil daging atau makanan ini dari ayah/ibu saya. Semoga ini tidak dilihat dari segi 

banyaknya atau enaknya, tetapi semoga dengan ini kita semua bersekutu di dalam komunitas ini, 

walaupun kita berjauhan dan Anda asing bagi kami. Semoga pemberian ini membawa kebaikan isi 

rumah karena tidak ada yang lebih baik dari saling memberi. Daging atau makanan ini akan 

dimakan bersama dalam kebersamaan dengan orang pendatang atau asing). 



 

20 
 

 

Jadi, mantila’ bertujuan menjalin persekutuan dengan yang lain termasuk orang 

asing dan persekutuan itu harus ditopang oleh komunikasi. Bagi To Salu, persekutuan 

yang dikenal sebagai ma’mesa-mesa, ma’ tula’ tula’ (dibahas pada Bab Dua dan Bab Tiga), 

adalah upaya untuk memelihara kerukunan dan persatuan antar semua penganut Alu’ 

Todolo. Tetapi ma’mesa-mesa, ma’tula’tula’ harus berlanjut pada mantila’ sehingga baik 

pihak intern maupun pihak ekstern To Salu (orang asing) merasakan kehadiran Debata 

Ma’lalikam Tallu dan turut menikmati berkat-berkatnya.30  

Partisipasi To Salu dan gereja pada umumnya adalah partisipasi mereka ke dalam 

apa yang Allah Tritunggal perbuat dalam diri-Nya sendiri dan kepada dunia sebagai 

strategi misi Allah. Jadi, mantila’ kepada orang lain atau orang asing didasarkan pada 

perspektif  trinitarianisme perichoresis, khususnya pandangan Gereja Timur yang melihat 

Allah Tritunggal yang berwatak komunal-sosial.31 

Graham Buxton menghubungkan sifat perikoretik Allah dengan penerimaan 

orang asing sebagai bagian dari misi dengan berkata: 

Bentuk dari merayakan tiga Pribadi Allah yang berbeda adalah orientasi misi yang 

berdasar pada sambutan bagi orang asing dan keberpihakan kepada semua 

orang. Hal itu mencerminkan perayaan keberbedaan dalam segala 

keragamannya, membentuk pola kehidupan Allah Tritunggal. Kita mulai 

memahami Allah Tritunggal dalam partisipasi kita atas pelayanan kepada yang 

lain dan cinta kita berpusat untuk semua orang. Sebuah tata bahasa Trinitas 

menginformasikan bahwa misi Kristen cenderung membentuk cara hidup jemaat 

untuk memikirkan dan berhubungan dengan Allah yang menyambut perbedaan 

karena Allah yang diimani didasari oleh perbedaan.32 

 Apakah manusia sebagai ciptaan dapat berpartisipasi ke dalam Allah Tritunggal? 

Atau apakah manusia dapat meniru Allah lewat cara-cara yang khas sebagai ciptaan? Volf 

mengatakan bahwa manusia bisa meniru Allah lewat cara-cara yang khas sebagai ciptaan 

 
30 Ibid. 
31 Toar Banua Hutagalung, “Berpartisipasi dalam Persekutuan Trinitarian”, 66.  
32 Graham Buxton, The Trinity, Creation and Pastoral Ministry: Imaging the Perichoretic 

God (Eugene, Oregon: Wipf & Stock Publishers, 2005), 186. 



 

21 
 

(creaturely way) dan secara historis (historically way).33 Jadi, manusia bisa mengimitasi 

Allah dalam bentuk pikiran sebagai manusia dan dalam persekutuan gereja, walau hanya 

sampai batas analogi dari relasi dengan pribadi Allah Tritunggal saja. Tetapi harus 

dikatakan bahwa tidak mungkin ciptaan dapat dengan sempurna meniru apa yang 

dilakukan oleh Pencipta. Tetapi pemberian yang terjadi pada relasi Allah Tritunggal 

dipakai sebagai model dalam membangun relasi dengan sesama termasuk orang asing. 

Hal ini penting, sebab penerimaan To Salu terhadap orang asing adalah basis 

kamarampasan (kekeluargaan mereka) sehingga orang yang mendapat tila’ (daging atau 

makanan lain) dianggap sebagai saudara dalam penyembahan kepada Debata Ma’lalikam 

Tallu dan selanjutnya ikut serta dalam tradisi ma’mesa-mesa, ma’tula’tula.34 Mantila’ juga 

dipahami sebagai cara yang efektif untuk menyampaikan kemurahan Allah (Mamasa: 

Debata), karena daging atau makanan lainnya bersumber dari Debata itu sendiri.35 

Allah memang berelasi di dalam diri-Nya sendiri dan relasi itu tidak membutuhkan 

manusia, tetapi Allah tidak berhenti pada relasi itu. Bagaimana pun juga dalam 

penghayatan manusia sebagai ciptaan, dan dalam sejarah manusia, Allah tidak 

menghilangkan aspek sosial.36 Karena hakikat Allah adalah kasih maka Allah menciptakan 

manusia untuk dikasihi, sehingga Allah menjadi kasih yang sesungguh-nya. Kasih itu 

berkelimpahan dan akan tercurah terus, sebagaimana Allah secara kekal juga adalah 

kasih. Cara-cara Allah Tritunggal itulah yang harus dipedomani dalam misi 

GTM.Selanjutnya, pemberian Allah Tritunggal Hutagalung menjelaskan pemberian Allah 

Tritunggabl, sebagai berikut: 

Pertama, melalui penciptaan dunia manusia dan alam diciptakan ketika Allah 

Tritunggal memberikan ruang dalam diri Sang Anak. Dalam ruang dan waktu 

tersebutlah dunia pun tercipta. Inilah yang disebut dengan reality-perichoresis, 

yakni kehidupan yang berdiam secara mutual (mutual indwelling) antara Allah 

dan ciptaan. Kedua, Allah memberikan diri-Nya sendiri kepada manusia melalui 

Sang Anak. Allah melakukan kenosis atau pengosongan diri hingga menjadi sama 

dengan manusia dan taat sampai mati di kayu salib. Kenosis menjadi bentuk 

 
33 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand 

Rapids, Mi.: Wm. B. Eerdmans, 1998), 58. 
34 Apul, wawancara oleh penulis, Limba Debata, Mamasa 12 April 2010. 
35 Sando Lupsakan, wawancara oleh penulis, Saludengen, 3 April 2015. 
36 Toar Banua Hutagalung, “Berpartisipasi dalam Persekutuan Trinitarian”, 63.  



 

22 
 

pemberian Allah yang sempurna kepada manusia. Pemberian ini menjadi 

pemberian diri Allah yang tidak terpusat pada diri sendiri (selfless self-giving of 

God). Ketiga, Roh Kudus juga menjadi bentuk pemberian diri Allah yang 

memampukan manusia untuk menjadikan karya Allah  ini sebagai pusat imannya. 

Manusia pun dapat memanggil Allah, “Abba, Bapa.” (Rm. 8:15; Gal. 4:6). Roh 

Kudus menjadi Kuasa (power; spirit) yang menggerakkan manusia menuju kepada 

Allah. Roh Kudus menjadi the ultimate spirit of gift/gifting yang diberikan Allah 

kepada manusia.37 

Simbol daging dan makanan dalam mantila’ tentu saja punya makna sesuai 

dengan pengertian simbol itu sendiri. E. K. M. Masinambow menyebutkan bahwa 

pengertian simbol bersifat konotatif dan asosiatif; di dalam signified, simbol itu memuat 

berbagai potensi makna yang muncul secara asosiatif dalam penggunaan maupun 

interpretasi dari simbol tersebut.38 Tentang simbol-simbol dalam gereja, Alex Sobur 

menjelaskan: 

Simbol-simbol keagamaan didasarkan pada suatu hubungan intrinsik antara 

tanda dan obyek yang diacu oleh tanda itu, baik dalam bentuk metonimi (meta 

[transfer]-anoma [nama]) maupun metafora (meta [transfer, melewati, 

melebihi], phor [menghasilkan, memuat]). Hubungan intrinsik tersebut 

menciptakan relasi antara perasaan dan bentuk, yang secara aplikatif dapat 

dilihat misalnya pada liturgi, tata ibadah, penataan interior dan fasilitas ibadah di 

gereja.39 

Salah satu contoh simbol yang dipakai dalam kekristenan adalah cahaya atau 

terang. Dalam alam raya objektif matahari adalah simbol pusat, sumber terang dan hidup 

bagi manusia, sehingga cahaya yang masuk ke dalam ruang ibadah gereja dapat diartikan 

sebagai simbol kehadiran Kristus sebagai terang dunia, menghalau kegelapan di dunia, 

menyiratkan harapan dan kebangkitan. Menurut Dillistone, terang mampu menghasilkan 

suatu efek yang gaib, misterius dan keramat.40 Lebih jauh Dillistone berkata: 

 
37 Ibid., 96. 
38 E.K. M. Masinambow, Semiotik - Mengkaji Tanda dalam Artifak (Jakarta: Balai 

Pustaka, Jakarta, 2001), 34. 
39 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), 154. 
40 F.W. Dillistone, Daya Kekuatan Simbol (terj. A Widyamartaya) (Yogyakarta: Kanisius, 

2002), 62-63. 



 

23 
 

Terang dapat mengisyaratkan, bahkan menunjuk kepada, suatu sumber 

transenden atau kepada sifat meresapi yang imanen, mengingatkan tentang 

pernyataan-Nya yang dramatis ‘Aku adalah terang dunia’, menunjuk kepada sifat 

dasar perutusan Yesus dan kepada arti penting hidup, wafat dan kebangkitan-

Nya.41 

Dari teori tentang simbol di atas maka, menurut penulis, simbol daging dan 

makanan dalam mantila’ bukan hanya menyangkut bahan makanan yang mengenyangkan 

perut, melainkan juga mempunyai makna persekutuan, karena bagi orang Toraja Mamasa 

pada umumnya mantila’ mengarahkan mereka pada makan bersama, misalnya pada ritual 

orang mati (pali tomate), ritual penahbisan rumah baru (mengka’la’ngam), dan ritual 

penghormatan bagi orang tua (mangnga’ka’i). Pada ritus tersebut daging dan makanan 

dibagi kepada semua orang, termasuk orang asing lalu semua makan bersama.42Oleh 

sebab itu, makan bersama dan mantila’ berarti menciptakan serta memperteguh 

persekutuan dengan orang asing dan merupakan cara yang paling strategis untuk 

merangkul orang asing atau mereka yang belum mengenal karya Allah dalam Yesus 

Kristus. 

Salah satu kegiatan Putera (Yesus) yang dapat disejajarkan dengan Debata 

Tomepasalama’ yang tergolong paling khas adalah makan bersama dengan orang-orang 

yang dianggap sebagai “sampah-sampah masyarakat” pada zaman-Nya (bnd. Mat. 9:9-13; 

Mrk. 2:13-17; Luk. 5:27-32). Makan bersama ini bisa didialogkan dengan makan bersama 

dalam mantila’. Yesus makan bersama dengan segala macam orang termasuk yang asing 

atau pun najis atau sampah masyarakat. Makan bersama dengan orang lain atau orang 

asing memiliki suatu makna dan kepentingan di dalam dunia sosial Yesus yang sulit untuk 

masyarakat Barat bayangkan.43  

Marcus J. Borg berkata: 

Secara umum, makan bersama menggambarkan penerimaan timbal-balik. Lebih 

khusus lagi, aturan-aturan di sekitar makan tertanam mendalam dalam sistem 

ketahiran. Aturan-aturan ini mengatur bukan saja perihal apa yang boleh disantap 

 
41 Ibid. 
42 Hapi, wawancara oleh penulis, Ratelemo, Mamasa, 12 Februari 2016. 
43 Marcus J. Borg, Kali Pertama Jumpa Yesus Kembali: Yesus Sejarah dan Hakikat Iman 

Kristen Masa Kini (terj. Ioanes Rakhmat) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 66-67. 



 

24 
 

dan bagaimana harus menyiapkannya, tetapi juga perihal dengan siapa orang 

boleh bersantap. Menolak makan bersama adalah suatu bentuk pengasingan atau 

pemboikotan sosial. Orang-orang Farisi (dan orang-orang lainnya) tidak akan 

makan bersama dengan orang lain yang najis, dan tidak ada orang baik-baik yang 

ingin makan semeja dengan sampah-sampah masyarakat. Makan adalah suatu 

mikrokosmos sistem sosial, makan semeja dengan orang-orang lain adalah suatu 

penjelmaan wawasan sosial. Kegiatan Yesus makan bersama dengan orang-orang 

lain mempunyai makna dan kepentingan sosiopolitik. Ia sering makan bersama 

dengan sampah-sampah masyarakat dan juga dengan orang-orang asing.44 

 Jadi, makan bersama karena mantila’ yang diajarkan oleh Debata Ma’lalikam Tallu 

adalah praktik penerimaan Toraja Mamasa terhadap orang asing dan juga penerimaan 

orang asing terhadap orang Toraja Mamasa (penerimaan timbal-balik). Dengan praktik 

mantila’ ini, GTM akan bisa memahami konsep misi Yesus yang kontekstual serta relevan, 

yaitu makan bersama dengan semua orang. Makan bersama secara terbuka yang 

dilakukan Yesus tersebut mewujudkan suatu wawasan alternatif mengenai suatu 

paguyuban  inklusif. Siapa saja boleh masuk di dalamnya. Etos bela rasa dengan orang lain 

menimbulkan suatu persekutuan makan bersama yang inklusif seperti juga etos ketahiran 

mendatangkan suatu persekutuan makan bersama yang tertutup.45 

Dalam hubungan antara praktik makan bersama oleh Yesus dan Ekaristi, Borg 

berkata: 

Pada hakikatnya makan bersama yang Yesus lakukan adalah asal-usul dari 

perjamuan suci (ekaristi) kristiani. Kepentingan perjamuan di dalam gerakan 

Kristen mula-mula dan di sepanjang sejarah kristiani bertitik tolak dari 

persekutuan di sekitar meja makan yang dulu Yesus lakukan. Tentu saja, di dalam 

tradisi kristiani kegiatan makan bersama itu telah menjadi suatu kegiatan ritual 

perjamuan suci, tidak lagi sebagai makan bersama yang sebenarnya. Tetapi bagi 

Yesus ini betul-betul suatu makan bersama dengan orang-orang yang betul-betul 

tergolong sampah-sampah masyarakat. Bila ini kita akui, maka ini  menambah 

nuansa baru bagi perjamuan suci.46 

 
44 Ibid. 
45 Ibid. 
46 Ibid 



 

25 
 

Jadi, mantila’ juga pada akhirnya dihubungkan dengan pemberian diri Allah atau 

Debata dalam diri Yesus Kristus dalam pengorbanan-Nya di bukit Golgota sebagai Anak 

Domba Allah. Pembagian daging atau makanan lainnya dalam praktik mantila’ 

dihubungkan dengan praktik Perjamuan Kudus atau Ekaristi dalam kekristenan. 

Pada era penginjilan Geleijnse, masyarakat To Salu bisa menerima orang asing 

seperti Geleijnse, karena praktik pemberian atau pembagian sabun, sigaret, dan lain-lain 

dari penginjil tersebut. Akan tetapi, pada waktu itu Geleijnse masih memahami mantila’ 

sebagai penyembahan berhala, sehingga harus ditiadakan.  Demikian pula dengan 

motivasi Geleijnse memberi atau membagi sabun, sigaret atau obat dan sebagainya 

kepada To Salu, itu adalah bagian dari strategi menarik penganut Alu’ Todolo ke dalam 

kekristenan. Akibatnya, banyak To Salu mengundurkan diri dari pertemuan-pertemuan 

dan perbincangan (ma’ mesa-mesa’, ma’tula’tula’) dengan Geleijnse. Seharusnya, 

mantila’ dilakukan bukan dengan motivasi “mengganti kepercayaan orang lain”, tetapi 

untuk menjaga kekeluargaan dan kekerabatan dan agar semua masyarakat To Salu 

merasakan secara bersama kasih Debata Ma’lalikam Tallu. Semuanya dimotivasi oleh 

kasih itu sendiri yang bersumber dari kasih Debata atau Allah.47 

Relasi Allah Tritunggal dengan dunia, dan pemberian-Nya dengan motivasi cinta 

kasih,  dapat dilihat sebagai pembebasan sosial yang integral. Seperti yang dikatakan oleh 

Leonardo Boff, karena kehidupan merupakan kodrat yang melekat pada Allah, maka 

kehidupan merupakan janji yang paling tinggi yang diberikan Allah kepada manusia dan 

hadiah yang paling berharga yang diberikan kepada sahabat-sahabat-Nya. Setiap orang 

yang merasa hidupnya terancam dapat mencari pertolongan pada Allah. Boff berkata, 

Option to the poor, keberpihakan pada kaum miskin, memperoleh dasar 

pijakannya dalam hakikat Allah. Penderitaan kaum tertindas dan mereka yang 

dirampas hak hidupnya menyangkut hakikat Allah yang paling  penting. Setiap 

serangan terhadap para korban itu adalah serangan terhadap kodrat dan 

kemuliaan Allah. Bukan tanpa alasan kalau Allah selalu berada pada posisi mereka 

yang dilukai haknya: “Dia yang menegakkan keadilan untuk orang-orang yang 

diperas, yang memberi roti kepada orang-orang lapar. Tuhan membebaskan 

orang-orang terkurung. Tuhan memelekkan mata orang-orang buta, Tuhan 

 
47 A. Pappalan, “Pemali anna Mantila’” (ceramah, Pembinaan Komisi Ibu GTM, 

Karakean, 5-6 April 2000). 



 

26 
 

menegakkan orang-orang tertunduk, Tuhan mengasihi orang-orang benar, Tuhan 

menjaga orang-orang asing; anak yatim dan janda ditegakkan-Nya kembali (Mzm. 

146:7-9; Ul. 10:18; Yer. 22:16).48 

 

Rekonstruksi Misi dalam Kehadiran Alu’ Todolo dan Islam di Toraja 

Mamasa 

Membicarakan rekonstruksi misi dalam pluralitas agama-agama seperti 

Alu’ Todolo dan Islam di Toraja Mamasa, tidak bisa dipisahkan dari rekonstruksi 

misi dalam pluralitas kebudayaan. Pemisahan antara kebudayaan dan agama 

seperti dalam Teologi Pembebasan di Amerika Latin harus ditolak, karena 

konteks Asia berbeda dari konteks Amerika Latin.49 Hal itu benar, sebab agama 

bisa dilihat sebagai sebuah sistem kebudayaan, tetapi itu tidak berarti bahwa 

agama identik dengan kebudayaan.50 Oleh karena itu, dalam rangka rekonstruksi 

konsep misi yang sejajar dengan kontekstualisasi teologi misi, maka konteks 

kebudayaan dan agama bahkan realitas sosial dapat dilihat sebagai “triangle” 

(segitiga) yang memiliki sudut sendiri-sendiri tetapi tidak terpisahkan.51 

Konsep misi GTM terhadap pluralitas agama di Toraja Mamasa harus lebih 

menekankan dialog bersama dengan penganut Alu’ Todolo dan Islam sebagai dasar dari 

kesediaan gereja ‘menyelamkan diri’ dalam pluralitas religius di Toraja Mamasa. Misi Allah 

Tritunggal yang dikenal dengan Debata Ma’lalikam Tallu di Toraja Mamasa52 adalah misi 

yang memberi diri dalam berdialog dengan manusia berdosa melalui kedatangan Putera 

atau Debata To Mepasalama’ atau To Memana’ dalam dunia ini. 

Dialog dimaksud bukan dalam suasana penolakan atau permusuhan karena 

menganggap mereka kafir atau orang-orang yang akan binasa, melainkan dalam suasana 

penerimaan satu sama lain untuk kemudian bersama-sama mencari dan menemukan 

Allah sebagai kebenaran yang penuh.53 Dalam dialog tersebut sikap saling menghargai 

 
48 Leonardo Boff, Allah Persekutuan, 142.   
49 Masao Takenaka, Nasi dan Allah (terj. Suparto Purbojowono) (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 1993), 80. 
50 Clifford Geertz, Kebudayaan & Agama (terj. F. Budi Hardiman) (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), 1. 
51 Bevans, Models of Contextual Theology, 20-21. 
52 Abialtar, jurnal BIA 
53 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 110. 



 

27 
 

harus diutamakan, karena orang berkepercayaan lain tidak dijadikan objek yang 

“nasibnya” ditentukan oleh penganut agama tertentu. Sudah saatnya orang-orang Kristen 

di Toraja Mamasa dan juga penginjil dari CGK yang masih menginjil di sana memberi diri 

dalam dialog bersama penganut Islam dan Alu’ Todolo. Berdialog dengan dasar mantila’ 

harus dikembangkan oleh GTM. Tila’ yang diberikan adalah “kepeduliaan kepada 

penganut agama-agama lain, mengasihi, dan rindu membagikan kehidupan bersama-

sama mereka.”54 

Persatuan antara Islam dan Kristen di Toraja Mamasa serta penghargaan antar 

kedua agama juga dibutuhkan dalam misi GTM. Konflik yang bernuansa SARA di Mambi 

wilayah PUS, Toraja Mamasa pada tahun 2009-2010,55 yang dipicu oleh peternakan babi 

yang didanai oleh BPS-GTM di sekitar pemukiman Islam, harus menjadi pelajaran bagi 

GTM agar upaya mengatasi kemiskinan tetap melibatkan orang Islam sebagai bagian dari 

konteks Toraja Mamasa saat sekarang ini. 

GTM harus memahami bahwa semua agama di Toraja Mamasa perlu 

memperjuangkan keadilan, kesejahteraan, perdamaian, dan keutuhan ciptaan. Semua 

pihak disadarkan bahwa persolan kemanusiaan itu tidak mungkin dihadapi sendiri-

sendiri.56 Artanto berkata: 

Agama-agama di Asia tidak hanya menjadi realitas yang menunjukkan pluralitas 

religius orang Asia, tetapi juga menjadi kekuatan moral spiritual yang seharusnya 

dapat merobohkan tembok-tembok ketidakadilan, keserakahan, dan penindasan. 

Dengan demikian, dialog juga adalah suatu usaha untuk melihat panggilan Allah 

dan bersatu melibatkan diri dalam perjuangan di tengah-tengah masyarakat yang 

diyakini sebagai panggilan dari Allah yang Esa… Seharusnya, Gereja-gereja di Asia 

yang hidup dalam konteks pluralitas religius dan kemiskinan yang mencolok dapat 

menyumbangkan pengalaman dan penghayatan dalam dialog kehidupan ini 

untuk mengembangkan kesadaran tersebut. Tiba saatnya, justru Gereja-gereja 

 
54 Wesley Ariarajah, Alkitab dan Orang-orang yang Berkepercayaan Lain (terj. Eka 

Darmaputera) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, cet. ke-2, 1989), 71. 
55 Peternakan babi di Mambi adalah salah-satu program GTM tahun 2009 untuk 

membantu warga jemaat di PUS meningkatkan ekonomi mereka. Dana usaha peternakan tersebut 

disubsidi oleh BPS-GTM. 
56 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 112. 



 

28 
 

Barat yang akhir-akhir ini juga menghadapi kenyataan pluralitas religius dengan 

rendah hati mau belajar dari Gereja-gereja Asia.57 

 

Orang Kristen (baca: GTM) bisa bekerjasama dengan Alu’ Todolo dan penganut 

agama Islam dengan penuh kerendahan hati dalam mewujudkan tanda-tanda Kerajaan 

Allah sebagai tugas utama dari misi itu. S.J. Samartha berkata: “A Christian, who believes 

on the basis of the gospel that every form of racial discrimination is evil, can surely work 

together with Hindus, Buddhists, Muslims, Marxists, or any others to attain the same 

objective”.58 

 

Rekonstruksi Misi GTM dalam Konteks Kemiskinan Orang Toraja Mamasa 

Penulis setuju dengan apa yang dikatakan oleh Song bahwa Gereja dengan misi-

nya dipanggil untuk menghadirkan iman yang memperjuangkan kebebasan dari Allah 

dalam diri manusia.59 Kebebasan dari Allah adalah pembebasan orang-orang miskin, 

seperti yang dikatakan Yesus bahwa Ia datang menyampaikan kabar baik dan 

pembebasan kepada orang-orang miskin (bdk. Luk. 4:18-19).  

 Gereja harus menjadi mitra Allah untuk pembebasan itu. Menurut Artanto, misi 

Kristen Barat pada masa lalu yang bersifat individualistis sering kali juga disertai dengan 

tekanan pada kebutuhan rohani yang dipisahkan dan dipertentangkan dengan kebutuhan 

sosial.60 Dalam hubungannya dengan ibadah dan sakramen, Artanto mengatakan bahwa 

sifat misi seperti itu menyebabkan orang Kristen di Asia menghayati ibadah dan sakramen 

itu secara eksklusif. Ibadah dibatasi secara sempit sebagai ekspresi relasional antara 

manusia dan Allah dengan orientasi ke “dunia seberang”.61 

Menurut C. S. Song, pengertian ibadah dan sakramen semacam itu tidak sesuai 

dengan berita Alkitab tentang rekonsiliasi antara Allah dan manusia, karena relasi antara 

Allah dan manusia yang terjadi dalam rekonsiliasi itu harus menjadi kesaksian dari 

rekonsiliasi antara manusia dan manusia.62 Apa yang dialami dalam ibadah dan sakramen, 

 
57 Ibid. 
58 S.J. Samartha, Courage for Dialogue (Maryknoll, New York: Orbis Books, 1982), 30.  
59 C.S. Song, Christian Mission in Reconstruction, 163-164. 
60 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 114. 
61  Ibid. 
62 C. S. Song, Christian Mission in Reconstruction, 127. 



 

29 
 

yang di dalamnya relasi dipulihkan, dosa diampuni, roti dan anggur lambang pengorbanan 

dibagi-bagi, tidak pernah berhenti pada liturgi.63 

Sejalan dengan apa yang dikatakan oleh Song dan Artanto di atas, Melba Paddila 

Maggay, seorang antropolog sosial Filipina, menyatakan bahwa ada kesalahan beberapa 

orang Kristen yang membuat dikotomi yang tidak alkitabiah antara yang sekular dan yang 

sakral, atau antara yang ada di dunia natural (nature) dan dunia kasih karunia (grace).64 

Paddila Maggay memberi contoh dengan berkata: 

Aksi sosial dikategorikan dalam dunia temporer dan fisik, sedangkan penginjilan 

dalam dunia spiritual dan kekal. Jika pemahamannya seperti ini, tidak 

mengherankan jika kemudian penginjilan lebih diprioritaskan dibandingkan 

dengan aksi sosial. Menolong orang miskin walaupun dipahami sebagai bagian 

tugas kita, tetap dianggap sekunder dibandingkan dengan tugas untuk 

‘menjadikan bangsa-bangsa sebagai murid Kristus.’ Memenuhi kebutuhan 

temporer bisa dilakukan siapa saja, sementara penginjilan hanya bisa dilakukan 

oleh orang Kristen saja. Yang pertama hanya berguna untuk di dunia ini saja, 

sedangkan yang kedua berguna untuk dunia yang akan datang. Pendapat ini 

adalah gagal melihat hidup secara utuh, bahwa semua aspek hidup 

membutuhkan kuasa penebusan Kristus dan harus tunduk di bawah ketuhanan-

Nya.65 

Dalam sakramen Perjamuan Malam,  roti dan anggur dibagi-bagikan oleh Yesus 

dalam komunitas murid-murid-Nya tetapi tidak berhenti di situ. Tubuh dan darah Yesus 

yang dilambangkan dengan anggur dan roti dibagi-bagikan kepada dunia melalui 

pengorban-Nya di atas salib. Jadi, tubuh dan darah Tuhan juga untuk orang asing atau 

orang berdosa. Demikian pula dalam mantila’, berkat Debata Ma’lalikam Tallu dibagi-

bagikan dalam komunitas To Salu tetapi kemudian dibagikan juga kepada orang asing 

sebagai praktik mengasihi dan menerima orang asing tersebut, sebagaimana Allah juga 

menerima mereka.  

 
63 Widi Artatnto, Menjadi Gereja Misioner, 114. 
64 Melba Paddila Maggay, Transformasi Masyarakat: Refleksi Keterlibatan Sosial 

Kristen (terj.), (Jakarta: Cultivate Publishing, 2004), 11.  
65 Ibid. 



 

30 
 

Keselamatan dimaksud adalah terjadinya rekonsiliasi antara Tuhan dan manusia. 

Tetapi tujuan penting kedua adalah rekonsiliasi antara manusia dan manusia atau 

rekonsiliasi sosial dan permasalahan-permasalahannya.66 Konsep misi yang hanya 

menekankan pertobatan individu untuk menambah jumlah anggota saja harus 

ditransformasi dengan misi yang melihat penderitaan orang-orang miskin di Toraja 

Mamasa sebagai pusat misi Allah Tritunggal. 

Oleh karena itu, realitas sosial-ekonomi-politik yang memprihatinkan di banyak 

bagian Asia (termasuk di Toraja Mamasa) adalah “medan misi” yang sesungguhnya bagi 

gereja-gereja, dan tiba saatnya untuk memandang penderitaan di Asia bukan dengan 

mengerahkan tesis-tesis teologis saja, melainkan dengan misi yang menyatakan 

solidaritas terhadap mereka yang sedang berteriak minta tolong kepada Allah.67  

Alu’ Todolo mengajarkan bahwa mantila’ dilakukan tidak dengan diskriminasi. 

Orang asing yang ada di tengah-tengah mereka semuanya menerima pembagian daging 

atau makanan lainnya. Jadi, mantila’ mengajarkan pemerataan dalam pelayanan dan 

perhatian pada orang lain. Pelayanan pemerintah kabupaten Mamasa yang cenderung 

diskriminatif dan sangat lamban terhadap masyarakat yang ada di pedalaman harus 

dikritisi dengan dasar mantila’. Debata maupun Allah juga tidak diskriminatif dalam 

menyelamatkan dan memberkati manusia. Jadi suara kenabian GTM harus terarah 

kepada mereka yang miskin tetapi juga terarah kepada penyebab kemiskinan itu seperti 

perlakuan pemerintah setempat tetapi juga mereka malas bekerja sehingga giat dalam 

ma’judi (main judi) dan to mabulele (para tengkulak) yang seringkali menipu sesamanya 

sehingga jatuh miskin. Akibatnya manusia baru yang sudah dibebaskan dari dosa secara 

simultan berarti juga “eksodus” dari dunia ini, “keluar” dari dunia dalam arti melepaskan 

diri dari tanggung jawab dan permasalahan konkret yang dihadapi dunia ini.68 

Yang perlu dimunculkan ke permukaan adalah pengalaman eksodus umat Allah 

dalam Alkitab yang tidak hanya berkaitan dengan pembebasan individu dari belenggu 

dosa, melainkan juga pembebasan sebagai peristiwa sosial, ekonomi, dan politik.69 

Pertobatan yang sesungguhnya adalah perubahan radikal yang menyangkut baik relasi 

 
66 Artatnto, Menjadi Gereja Misioner, 115. 
67 C. S. Song, Christian Mission in Recontruction, 113.  
68 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 115. 
69 Ibid 



 

31 
 

personal maupun relasi sosial, karena pertobatan itu akan merupakan peristiwa sosial 

yang menyumbangkan suatu transformasi sosial.70  

 

KESIMPULAN 

Konsep misi yang hanya didasarkan pada dokumen Calvinis seperti Pengakuan 

Iman Gereja Belanda (1561), Pasal-pasal Ajaran Dordrecht (1619), dan Katekismus 

Heidelberg, dan belum dapat menjawab permasalahan persoalan kehidupan yang 

dihadapi oleh Masyarakat Mamasa dengan maksimal, karena dokumen-dokumen 

tersebut dirumuskan di konteks yang berbeda dengan Toraja Mamasa dan pada waktu 

yang berbeda pula.  

Konsep misi dengan perspektif missio Dei dan perichoresis yang didasarkan pada 

budaya setempat (Debata Ma’lalikam Tallu dan mantila’) menjadi konsep misi yang 

relevan dengan alasan bahwa ajaran Debata Ma’lalikam Tallu sebagai cara Allah 

Tritunggal memperkenalkan diri-Nya kepada To Salu di Toraja Mamasa, mengajarkan 

untuk memperhatikan orang asing yang membutuhkan makanan. Konsep misi mantila’ 

dengan perspektif missio Dei dan perichoresis berarti GTM meniru Debata Ma’lalikam 

Tallu maupun Allah Tritunggal untuk menerima perbedaan dengan yang lain atau orang 

asing dan kemudian memberi berkat kepada orang asing tersebut sehingga kasih Allah itu 

dirasakan oleh mereka. Pada gilirannya, mereka (orang asing) tersebut akan melibatkan 

diri dalam Kerajaan Allah atau Debata. Dengan demikian, konsep misi yang dibangun 

adalah konsep misi yang kontekstual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
70 Ibid., 116. 



 

32 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abialtar, ‘Perjumpaan Penginjil CGK Belanda Dengan Orang Toraja Mamasa: Praktik 
Metode Penginjilan Arie Bikker Dan Martin Geleijnse serta Relevansinya Bagi  
Metode Pekabaran Injil Gereja Toraja Mamasa Masa Kini,” KAMASEAN: Jurnal 
Teologi Kristen,  1 no1 (2020), 15-34 

Bosch, David J. Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi yang Mengubah  
 dan Berubah (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001. 
Buijs, Kees. Powers of Blessing from the Wilderness and from Heaven: Structure and 

Transformation in the Religion of the Toraja in the Mamasa Area of South 
Sulawesi. Leiden: KITLV Press, 2006. 

---------. Pedoman Pelajaran Katekisasi GTM. Mamasa: Parpem GTM, 2000. 
Buxton, Graham Buxton. The Trinity, Creation and Pastoral Ministry: Imaging the 

Perichoretic God. Eugene, Oregon: Wipf & Stock Publishers, 2005. 
BPMS-GTM. Angaran Dasar & Rumah Tangga GTM 2006. Mamasa: LITBANG- GTM, 2021. 
---------. Penjelasan dan Tata Laksana AD/RT GTM 2011. Mamasa: LITBANG GTM, 2021. 
Calvin, Yohanes. Institutio: Pengajaran Agama Kristen (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

1983. 
---------. Calvin’s Calvinism: Treatises on the Eternal Predestination of God & the Secret 

Providence of God (English transl.) Grand Rapids: Reformed Free, 1952. 
Chris Hartono. Teologi Etis: Suatu Studi tetang Teologi Etis Belanda dan Nisbahnya dengan 

Pekabaran  
 Injil Belanda. Yogyakarta: Seri Teologi PPIP Duta Wacana, 1995. 
Deputaten voor de Zending der Chr. Ger. Kerken in Nederland. Pergilah Kamoe! Gaat dan 

heen! Geschiedenis van de Buitelandse Zending der Christelijke Gereformeerde 
Kerken in Nederland tot 1959. Dordrecht: Zending Deputaten, 1960. 

Dillistone, F.W. Daya Kekuatan Simbol (terj.). Yogyakarta: Kanisius, 2002. 
Downer, Micahel, Altogether Gift: A Trinitarian Spirituality (Maryknoll, New York: 

 Orbis Books, 2000). 
Elwood, Douglas J. (ed.). Teologi Kristen Asia: Tema-tema yang Tampil ke Permukaan 

(terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, cet. ke-5 2006. 
End,Th.van den. Sejarah Gereja Asia. Yogyakarta: PPIP Dutawacana, cet. II 1988. 
------------. Seri Sumber-sumber Sejarah Gereja di Indonesia: Sumber-sumber  
 Zending tentang Sejarah Gereja Kristen Sumba 1859-1972 (terj.). Jakarta:  
 BPK Gunung Mulia, 1996. 
---------- (penyeleksi). Enam Belas Dokumen Dasar Calvinisme. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2000. 
End, Th. van den & Chris G.F. de Jong, “Christianity in Central and Southern Sulawesi”. 

Dalam  Jan S. Aritonang & Karel Steenbrink (eds.). A History of  Christianity in 
Indonesia. Leiden & Boston: Brill, 2008. 

End, Th. van den & J. Weitjens, S. J. Ragi Carita 2 Sejarah Gereja di Indonesia  
 1860-sekarang. Jakarta: BPK Gunung Mulia, cet. ke-6 2003. 
Geertz, Clifford. Kebudayaan & Agama. Terj. Yogyakarta: Kanisius, 1992. 
Genderen H. van. Beknopte Gereformeerde Ajarantiek: De Kerk en Evangelie. Apeldoorn: 

De Kok, 1999. 



 

33 
 

Golverdingen, M. “De Catechismus in het Kerkelijke Onderwijs”. Dalam W.van’t Spijke 
(ed.). Het Troostboek van de Kerk over de Heidelberg Catechismus. Houten: Den 
Hertog, 2005. 

Green, Clifford (peny.). Karl Barth: Teolog Kemerdekaan: Kumpulan Cuplikan Karya Karl 
Barth (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1997. 

Jong, Kees de. “Pekabaran Injil dalam Konteks Masyarakat Multikultural Pluralistik”. 
Dalam Hendri Wijayatsih. ed. Memahami Kebenaran Yang Lain sebagai Upaya 
Pembaruan Hidup Bersama. Yogyakarta: Taman Pustaka Kristen, 2010. 

Jonge, Christiaan de. Pembimbing ke dalam Sejarah Gereja. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 
cet. ke-9 2004. 

Jongelen, J. De Zending in de Christelijke Afgescheidene Gereformeerde Kerk.  
 Kampen: De Kok, 1978. 
Haight, Roger. Jesus Symbol of God. Maryknoll, New York: Orbis Books, 1999. 
Hunt, Anne. Trinity: Nexus of the Mysteries of Christian Faith. New York: Orbis Books, 

2005. 
Kirk, Adrew. The Mission of Theology and Theology as Mission. Pennsylvania: Trinity Press 

International, 1997. 
Kirsten, Kim Kirsten. Missiology as Global Conversation of (Contextual) Theologies. STT 

Jakarta: Artikel Bahan Test Kualifikasi S-3, 2012. 
Kobong, Th.  Alu’, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaan dengan Injil. 

TangmentoE: Institut Theologia Indonesia, 1992. 
Klies, W.A. van der.  Datanglah Kerajaan-Mu: Lima Puluh Tahun Pekabaran Injil di Toraja 

Barat 1913-1963. Amersfoort: Copy Shop Amersfoort, 2006. 
Lane, Tony. Runtut Pijar Sejarah Pemikiran Kristiani (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

1993. 
Lee, Jung Young. The Trinity in Asian Perspective. Nashville: Abingdon Press, 1996. 
Maggay, Melda Paddila. Transformasi Masyarakat: Refleksi Keterlibatan Sosial  
 Kristen (terj.). Jakarta: Cultivate Publishing, 2004. 
Masinambow, E.K. M. Semiotik Mengkaji Tanda Dalam Artifak. Jakarta: Balai Pustaka, 

Jakarta, 2001. 
McDougall, Joy Ann. “The Return of Trinitarian Praxis? Moltmann on the Trinity and the 

Christian Life”. Dalam The Journal of Religion vol. 83, no. 2, April 2003. 
Mowry, Catherine LaCugna. God for Us: The Trinity and Christian Life. San Francisco: 

HarperColllins, 1991. 
Nuban Timo, Ebenhaizer I. Allah yang Mengulang Diri-Nya Tiga Kali: Suatu  
 Pertimbangan bagi Ajarantika Kontekstual Indonesia. Salatiga: Satya Wacana  
 University Press, 2013. 
Pamela Cooper-White, Braided Selves, Dancing Partners Trinitarian Theology and the Use 

of the Self in Pastoral Care and Counseling (Eugene, Oregon: Cascada Books, 
2011), 120. 

Patanduk, Paulus dkk., (peny.) Serigala menjadi Domba: Kisah Pertobatan Kelompok 
Pembunuh A. A. Van de Loosdrecht, Misionaris Pertama di Toraja. Jakarta: BPK 
Gunung Mulia, 2013. 

 


