Jurnal Teologi Eranlangi

pISSN: 2722-1555 elSSN: 3031-0741
Publish By: Sekolah Tinggi Teologi Sulawesi Barat
Copyright © JURNAL TEOLOGI ERANLANGI

Vol. 2 No.2
Desember 2025

UPAYA MEREKONSTRUKSI KONSEP MISI GTM YANG RELEVAN
DENGAN PERSPEKTIF MISSIO DEI DAN PENEKANAN PADA MISSIO
DEI DAN PERICHORESIS DENGAN INSPIRASI AJARAN DEBATA
MA’LALIKAM TALLU DAN MANTILA’ DI MAMASA

Abialtar?!
abialtar@yahoo.com
STT Mamasa

Abstrak

Konteks budaya dan kepercayaan masyarakat To Salu di Toraja Mamasa, antara
lain Debata Ma’lalikam Tallu dan mantila’ (memberi atau membagi daging dan makanan
lainnya kepada orang asing). Dengan konteks budaya tersebut, khususnya ajaran mantila’
di atas, maka penulis akan berupaya merekonstruksi konsep misi GTM dari perspektif misi
sebagai missio Dei (Misi Allah). Pribadi-Pribadi Allah Tritunggal berelasi atau bersekutu
dan saling memberi ke dalam dan ke luar (kepada dunia) dan itu adalah konsep misi.
Metode penelitian adalah kualitatif deskriptif. Penulis meneliti dan mendeskripsikan
makna dari ajaran Kristen tentang misi dan fungsi Allah Tritunggal dan korelasinya dengan
makna tradisi tertentu dari penganut Alu’ Todolo di Mamasa. Penulis menemukan konsep
misi yang relevan yang dapat menjadi acuan GTM merumuskan konsep msinya yang lebih
relevan. Konsep itu adalah dorongan untuk memberi “sesuatu” kepada semua golongan
masyarakat di Mamasa dengan kepercayaan dan agama yang berbeda-beda dan dalam
konteks kemiskinan yang ada.

Kata Kunci: Upaya Rekonstruksi, Missio Dei, Ma’lalikam Tallu, Mantila’

Abstract

The cultural context and beliefs of the To Salu community in Toraja Mamasa,
including Debata Ma’lalikam Tallu and mantila’ (giving or sharing meat and other food
to strangers). With this cultural context, especially the teachings of mantila’ above, the
author will reconstruct the concept of the GTM mission from the perspective of the mission
as missio Dei (God's Mission). The Persons of the Triune God relate or commune and give
to each other inwardly and outwardly (to the world) and that is the concept of mission. The
research method is descriptive qualitative. The author examines and describes the meaning
of Christian teachings on the mission and function of the Triune God and its correlation
with the meaning of certain traditions of the Alu’ Todolo adherents in Mamasa. The author
found a relevant mission concept that can be a reference for GTM to formulate a more
relevant concept of its mission. The concept is the urge to give “something” to all groups
of people in Mamasa with different beliefs and religions and in the context of existing
poverty.

Keywords: Reconstruction Efforts, Missio Dei, Ma'lalikam Tallu, Mantila’

! Dosen tetap STT Mamasa dan Pendeta Gereja Toraja Mamasa. Menyelesaikan studi
Doktoral di STT Jakarta bidang Misiologi Kontekstual pada tahun 2016.

11


mailto:abialtar@yahoo.com

Pendahuluan

Salah satu kelompok masyarakat di Toraja Mamasa di wilayah PUS adalah To Salu.
Mereka bermukim di banyak desa: Rantelemo, Ulumambi, Salururu, Salutabang, Salukadi,
Rante, Galung-galung, Lemkal, Tanete Tambun, Limba, Bulo-bulo, Karakean, Hante,
Buangin, Bulo, Lindu, dan Paranta’.

Dalam Alu’ Todolo diajarkan bahwa Debata (Allah) itu hadir dan dekat dengan To
Salu melalui simbol tiga batu tungku dapur. Debata itu dikenal dengan tiga nama: Debata
To Metampa (Allah Pencipta) yang menempati tungku pertama, Debata To
Mepasalama’/To Memana’ (Allah Penyelamat) yang menempati tungku kedua dan
Debata Tomeolaam (Allah Pembimbing atau Penyerta) yang menempati batu tungku
ketiga.

Pada waktu penginjil CGK, Geleijnse, menginjil di To Salu, ia memperkenalkan
ajaran Allah Tritunggal, yaitu Allah Bapa, Putera, dan Allah Roh Kudus, tetapi ia
berhadapan dengan ajaran Debata tersebut di atas yang mirip dengan ajaran Allah
Tritunggal.? Geleijnse memahami ajaran tentang Debata itu sebagai praktik penyembahan
berhala dan demikian sebaliknya, bagi To Salu, Allah Tritunggal itu adalah ajaran yang
asing dan tidak mudah dipahami.® Baik To Salu maupun Geleijnse mempertahankan
ajaran agama masing-masing sebagai dimensi ritual, walaupun mereka tetap bersahabat
(saling menerima) pada dimensi sosial. To Salu memakai strategi tertentu menghadapi
penginjil Geleijnse, demikian juga Geleijnse melakukan hal yang sama. Ajaran Allah
Tritunggal oleh pihak penginjil terlihat dalam pengajaran mereka terhadap To Salu yang
baru masuk Kristen dengan memakai Katekismus Heidelberg.* Setiap To Salu yang telah
dibaptis wajib menghafal bagian-bagian tertentu dari Katekismus tersebut, khususnya
yang ada kaitannya dengan Allah Bapa, Putera, dan Roh Kudus.

Penulis melihat bahwa sesungguhnya dalam Alu’ Todolo terdapat ajaran yang
dapat menjadi jembatan untuk memahami ajaran Allah Tritunggal secara kontekstual
serta relevan. Ajaran tersebut terlihat dalam kepercayaan mereka bahwa Debata atau

Tuhan itu dikenal dalam tiga nama, yakni Debata To Metampa, Debata To Mepasalama’

2 Pappalan, Tallu Debata Yabo Dapo’ (Saludengen, materi pembinaan guru-guru jemaat
Klasis Bambang (tidak dipublikasikan), 1995), 1.

3 1bid., 4.

“1bid.

12



atau Memana’, dan Debata To Meolaam, yang diajarkan turun-temurun dalam Alu’
Todolo. Debata tersebut hadir melalui simbol tiga batu tungku di dapur To Salu sehingga
dikenal sebagai Debata Ma’lalikam Tallu. Selain itu kepercayaan tersebut juga
mengajarkan mantila’ yakni Tuhan yang selalu terdorong berbagi dengan sesama dan
orang asing. Ajaran ini dapat menjadi acuan perumusan konsep misi di Gereja Toraja

Mamasa yang lebih relevan.

PEMBAHASAN

Meneropong Konsep Misi Gereja Toraja Mamasa

Dalam usianya yang sudah lebih dari seratus tahun, Gereja Toraja Mamasa dalam
bermisi masih bekerjasama dengan gereja induknya®, yakni CGK Belanda® yang pernah
menginjil di Toraja Mamasa. Konsep misi GTM masih bersumber dari CGK. Hal itu antara
lain pernah dijelaskan oleh Pdt. Yusuf Artha, Sekretaris Umum Badan Pekerja Majelis
Sinode-Gereja Toraja Mamasa (BPMS-GTM), sebagai berikut:

Melalui ds. C.W. Buijs kita mengerti bahwa konsep dan pelaksanaan misi untuk

menjangkau orang-orang Bunggu’ dan juga penganut Alu’ Todolo adalah usaha

mendirikan jemaat baru sebagai warga GTM. Dengan konsep itu, maka di Bunggu
telah terbentuk dua jemaat. Ds. C.W. Buijs sebagai utusan CGK mendanai
penginjilan di sana dan sekaligus mengusahakan tenaga penginjil lokal untuk

membantu beliau. Buijs juga menjajagi kemungkinan penempatan pendeta di

sana. Oleh kasih Tuhan, saat ini sudah ada dua pendeta jemaat di sana, yaitu, Pdt.

5 Pihak ChGK menyebut GTM sebagai zusterkerk (gereja saudara). Artinya, kedua gereja
sederajat sehingga mempunyai ikatan yang kerjasama yang intim dan oleh karena itu ChGK
terbeban untuk selalu membantu GTM dalam segala hal (Ds. H. Last, Sekretaris Umum Deputat
ChGK, wawancara oleh penulis, Apeldoorn, 17 Juni 2009).

® Ibid. “Tenaga misi dimaksud adalah C.W. Buijs dari Deputat ChGK Belanda yang sejak
tahun 1979 sampai sekarang diutus dan bekerjasama dengan BPMS-GTM mengadakan penginjilan
di daerah Bunggu di mana terdapat suku Bunggu yang hidup di hutan dan masih tergolong
masyarakat primitip”.

7 Daerah Bunggu disebut sebagai pos pl GTM dan ChGK. Daerah tersebut terletak di
perbatasan antara Mamuju dan Palu dan masih merupakan wilayah pelayanan GTM. Masyarakat
etnis Bunggu adalah orang-orang yang masih terbelakang. Pada awalnya (tahun 2000), mereka
belum mengenal pakaian modern, pendidikan, dan juga penerangan listrik sebagaimana kehidupan
di perkotaan. Ds. C.W. Buijs berkunjung dan ber-pl di daerah tersebut bersama seorang penginjil
lokal yang dididik dan diutus oleh ChGK atas nhama GTM, yakni Ev. Albert. GTM memberi
persetujuan kepada ChGK untuk menginjil di Bunggu agar mereka (etnis Bunggu) tidak masuk
Islam. (Hengky Gunawan, Ketua Umum BPMS-GTM, wawancara oleh penulis, 13 April 2015).

13



Sau’ Toding dan Pdt. Yafet S. Kedua pendeta itu digaji oleh Buijs. Sementara
penginjilan bagi kalangan penganut Alu’ Todolo di luar Bunggu kita juga
bekerjasama dengan deputat CGK yang mengutus Ds. Buijs sehingga
pertambahan jemaat terjadi setelah di kampung Hante-Hante di wilayah PUS
yang penduduknya mayoritas penganut Alu’ Todolo berdiri jemaat baru GTM

yang dinamakan jemaat pl GTM Hante-Hante.®

Dari informasi di atas tersirat suatu konsep misi sebagai church planting dan
church growth, yaitu misi yang menekankan pertumbuhan dan pertambahan anggota
gereja sebagai tujuan utama misi. Konsep ini memang berakar dari konsep misi ZCGK yang
menginjil di Toraja Mamasa. Konsep atau pemahaman misi tersebut sangat erat
hubungannya dengan konsep misi sebagai penaklukan (penganut) agama-agama lain atau
“pertobatan orang-orang kafir” (konsep misi ketiga di atas). GTM dan CGK melihat orang
Bunggu dan penganut Alu’ Todolo sebagai orang-orang kafir dan oleh karena itu mereka
harus ditaklukkan demi mendirikan jemaat baru di daerah tersebut.

Konsep misi yang disemangati oleh penanaman gereja dan penaklukan penganut
agama-agama lain sebagai orang-orang berdosa untuk dibawa kepada Kristus antara lain
dicetuskan dalam Konferensi Dewan Misi Internasional di Edinburg tahun 1910. Amanat
Konferensi Dewan Misi Internasional tersebut adalah: “Beritakanlah Injil kepada seluruh
dunia non-Kristen.”® Tentang hal itu, Richard A. D. Siwu berkata:

Dengan diwarnai oleh semangat misioner ‘lama’, maka konferensi Edinburgh

mendiskusikan delapan pokok permasalahan global tentang misi, yaitu membawa

Injil kepada seluruh dunia non-Kristen, gereja di lapangan misi, pendidikan dalam

hubungan dengan kristenisasi dan kehidupan bangsa, amanat pekabaran Injil

dalam hubungan dengan agama-agama non-Kristen, persiapan bagi para
zendeling serta misionaris, pangkalan pekabaran Injil dan pemerintah dan

kerjasama, dan peningkatan keesaan.®

8 pdt. Yusuf Artha, wawancara oleh penulis, Mamasa, 2 Februari 2016.
® Ibid., 355.
10 1bid., 19.

14



Prinsip misi yang dihasilkan oleh konferensi Dewan Misi Internasional di
Edinburgh tersebut di atas dipertahankan oleh kaum atau gerakan Evangelical’! yang
rupanya tidak mendukung adanya pergesaran wawasan teologis misi dari pemahaman
yang terpusat pada gereja ke pemahaman yang terpusat pada dunia. Pergeseran
wawasan teologis-misiologis dimaksud terutama dipelopori oleh J. C. Hoekendijk,
direktur Departemen Evangelisme DGD di Geneva (1948-1950). Hoekendijk
mengembangkan konsep “misi Allah” dalam rangka tindakan Allah di dalam dunia. Inti
teologi Hoekendijk adalah “misi Allah” dalam kerangka tindakan Allah di dunia ini.*2 Siwu
berkata:

Dengan konsep misi Hoekendijk tersebut maka gereja bukanlah pusat

penyelamatan Allah, melainkan hanyalah salah satu instrumen Allah. Maka,

keyakinan lama bahwa gereja adalah satu-satunya ‘jalan keselamatan’ atau pusat
sejarah tidak berlaku lagi, karena misi Allah, yakni tindakan Allah yang

menyelamatkan, dianggap tidak tergantung pada misi gereja melainkan juga di

luar gereja, yakni dunia, jelasnya di dalam sejarah umat manusia keseluruhan.®®

Hoekendijk menekankan praksis hidup sebagai refleksi atas kehendak Allah
(dalam misi Allah) bagi keadaan, situasi, atau konteks manusia dengan berbagai
kebutuhannya (mewakili kaum Ekumenikal), sedangkan menurut teolog lain, seperti
George F. Vicedom, vyang mewakili kaum Evangelikal, penekanan misi harus
ditransmisikan kepada manusia untuk menghadirkan shalom.* Peter L. Berger

mengatakan bahwa kaum Ekumenikal cenderung berpikir induktif dengan bertolak dari

1 Gerakan Evangelikal adalah salah-satu gerakan misi di Asia yang disebut juga kaum
Injili, Mereka menganggap pekabaran Injil berpusat pada tujuan memenangkan jiwa-jiwa dan
menambah jumlah orang Kristen. Mereka memandang agama lain sebagai agama yang tidak
mempunyai jalan keselamatan. Kalangan evangelikal tidak setuju dengan pekabaran Injil yang
identik dengan perhatian terhadap masalah sosial-ekonomi-politik. Gerakan atau kaum ini
bernaung di bawah wadah Asosiasi Misi Asia dan Persekutuan Evangelikal Asia (AMA-PEA) dan
berafiliasi dengan Persekutuan Evangelikal Se-Dunia (PED) dan Komite Lausanne untuk
Evangelisasi se-Dunia (Lausanne Committee on World Evangelization). Gerakan atau kaum
Evangelikal tidak setuju dengan pekabaran Injil yang identik dengan perhatian terhadap masalah
sosial-ekonomi-politik. Ibid., 104, 353.

12 1bid., 86.

13 1bid., 355.

1% Yeryandri Wilson Tungga, “Misi dalam Perspektif Missio Dei: Refleksi terhadap
Konferensi Internasional Missionary Council di Willingen” (Skripsi S.Si. (Teol.), STT Jakarta,
2009), 62.

15



pengalaman-pengalaman umum yang dapat diterima. Sementara itu, kaum Evangelikal
cenderung berpikir deduktif dari tradisi sebelumnya (kerangka umum yang ada).’®

Bagi orang-orang konservatif, khususnya yang memiliki dorongan memberitakan
Injil atas dasar iman pribadi (Ing: faith missions), pergeseran wawasan teologis ini
merupakan “pertanda bahwa pada satu pihak, misi telah diganti oleh gagasan
“humanisasi” atau program-program yang bersifat manusiawi dan duniawi. Pada pihak
lain, pemikiran teologis telah diancam oleh apa yang mereka sebut “liberalisme” dan
“sekularisme” .26

Realitas konteks tersebut membutuhkan pokok pengajaran yang ada
hubungannya dengan ajaran Debata Ma’lalikam Tallu. Pemahaman To Salu tentang
Debata Ma’lalikam Tallu sebagai Pemelihara, Penyelamat, dan Pembimbing atau Penyerta

tidak sebatas pada persekutuan atau kebersamaan dalam Alu’ Todolo, tetapi juga

penyelamatan dari kemiskinan dan keterbelakangan.

Upaya Merekonstruksi Konsep Misi GTM

Upaya para teolog Asia untuk membangun teologi yang relevan yang lahir dan
lahir kembali (birth and rebirth) di Asia dapat dilihat sebagai rekonstruksi teologi yang
kontekstual. Istilah birth and rebirth dipakai oleh C. S Song untuk menunjukkan teologi
yang hidup (living theology) di Asia — teologi yang hidup karena ia harus lahir di tengah-
tengah konteks Asia yang penuh dengan keberagaman kebudayaan dan agama serta
diwarnai oleh kemiskinan dan keterbelakangan.'” Berdasarkan living theology semacam
inilah, misi Kristen di Asia juga mengalami birth and rebirth sebagai misi yang hidup di
tengah-tengah pluralitas kebudayaan dan agama serta keprihatinan kemanusiaan yang
masih sering terjadi di bumi Asia.®

Oleh karena Toraja Mamasa adalah bagian dari konteks Asia, maka istilah misi
yang mengalami birth and rebirth dari Song, juga penting dipedomani dalam upaya

rekonstruksi konsep misi GTM di Toraja Mamasa. Konteks kebudayaan dan religius serta

15 Peter L. Berger, “Kabar Angin dari Langit”, dikutip dalam Ibid., 66.

18 1hid.

7 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 97.

18 C.S. Song, “Living Theology: Birth and Rebirth” dalam Doing Theology with Asian
Resources, ed. John C. England and Archie C. C Lee (Auckland, New Zealand: Pace Publishing
for Programme for Theology & Culture in Asia, 1993), 6-23.

16



keprihatinan kemanusian merupakan “wajah” Toraja Mamasa sehingga rekonstruksi
tersebut harus “berwajah” Toraja Mamasa juga. Song benar, ketika ia berkata bahwa
ketika agama Kristen dibawa oleh misionaris Barat, Asia bukanlah wilayah yang kosong
secara religius. Asia dipenuhi dengan agama-agama historis dengan religiusitas yang
mendalam dalam usaha manusia Asia untuk mencapai yang absolute.’® Dengan dasar
pemikiran dari Song tersebut maka diharapkan konsep misi GTM tidak akan terasing dari
konteksnya.

Adapun perspektif yang relevan dalam rekonstruksi misi GTM adalah missio Dei
dan Perichoresis: Relasi Allah Tritunggal. Misi sebagai misi Allah (missio Dei) mengemuka
pada konferensi International Missionary Council (IMC) keempat di Willingen tanggal 5-
17 Juli 1952 dengan tema, “Kewajiban Misioner Gereja”.?° Dalam konferensi tersebut
gereja-gereja didesak untuk merumuskan strategi baru misi Kristen.?! Pada konferensi
tersebut misi dan keesaan gereja dipahami sebagai suatu kebutuhan yang sangat penting.
Kesatuan atau keesaan gereja mengemuka pada waktu itu, karena beberapa tahun
sebelum konferensi Willingen, World Council of Churches (WCC) atau Dewan Gereja-
gereja se-Dunia (DGD) berdiri dan diresmikan pada Sidang Raya pertama WCC di
Amsterdam (1948).22 Richard A. D. Siwu berkata:

Suasana Willingen berbeda dengan Whitby, di mana konferensi di Willingen

adalah konferensi pertama setelah pembentukan DGD. Pembentukan wadah

ekumenikal sedunia ini segera pula memengaruhi suasana konferensi, di mana
partisipan datang ke konferensi sudah dengan wawasan keesaan Kristen. Hal ini
mewarnai pemikiran misioner gereja. Benar demikian, sebagaimana diungkapkan

oleh tema konferensi: “Kewajiban Misioner Gereja”.?

19 C.S. Song, Christian Mission in Reconstruction: An Asian Analysis (Maryknoll, New
York: Orbis Books, 1977), 174-176.

20 Menurut Richard A. D. Siwu, konsep missio Dei muncul atau mengemuka pada
Konferensi DMI (Dewan Misi Internasional) tahun 1952, namun hal itu tidak resmi menjadi sikap
dari konferensi, apalagi gereja. Nanti pada Sidang Raya DGD di New Delhi tahun 1961, konsep
missio Dei diangkat secara resmi ke permukaan konferensi dan menjadi arah utama misi gereja.
Richard A. D. Siwu, Misi dalam Pandangan... Asia, 354.

21 1bid., 53.

22 Christiaan de Jonge, Pembimbing ke dalam Sejarah Gereja (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, cet. ke-9 2004), 89.

2 Richard A. D. Siwu, Misi dalam Pandangan ... Asia, 52.

17



Dalam pemahaman itu konferensi konferensi IMC di Tambaram (1938), secara
mendasar mengacu kepada ajaran Allah Tritunggal untuk menjadi dasar misi Kristen. Misi
sebagai misi Allah tidak lagi diterima sebagai jalan yang di dalamnya gereja-gereja tua
menuju ke gereja-gereja (muda) penerima bantuan, tetapi sebagai “jalan Allah menuju
dunia”.?* Richard A.D. Siwu berkata:

Istilah missio Dei sendiri berasal dari Hartenstein yang intinya dipengaruhi oleh

pandangan Karl Barth mengenai ‘pengutusan komunitas Kristen’ di dunia.

Menurut Barth, hakikat dan keberadaan gereja di dunia berlaku seperti Kristus,

yakni berada dan bersaksi bukan untuk diri sendiri, melainkan untuk dunia. Jadi,

gereja Kristus melanjutkan misi Kristus. Pada Hartenstein gagasan ini dipertajam
dalam wawasan eskatologis iman, yakni dalam rangka ‘misi Allah di dalam dunia’.

Jadi, missio Dei adalah Allah yang bertindak dalam dunia dalam rangka

penyelamatan-Nya.?

Misi sebagai missio Dei adalah misi yang berpusat pada dan oleh pekerjaan Allah,
serta gereja adalah saksi sekaligus utusan Allah. Oleh karena itu, gereja berpartisipasi
dalam misi Allah, sehingga eksistensi gereja didasarkan pada misi kepada dunia.?®
Menurut penulis, pokok penting yang erat hubungannya dengan misi sebagai missio Dei
adalah bahwa misi yang diinspirasi oleh semangat kesatuan atau keesaan Allah. Keesaan
itu adalah keesaan Allah Bapa, Putera, dan Roh Kudus dalam persekutuan perichoresis:
relasi Trinitaris yang kemudian memberi diri-Nya kepada dunia.

Penulis memakai perspektif missio Dei karena di Toraja Mamasa ajaran Allah
Tritunggal atau yang dikenal dengan Debata Ma’lalikam Tallu sangat berakar dalam
kepercayaan mereka. Demikian pula dengan istilah perichoresis yang berbicara tentang
relasi atau persekutuan Allah Tritunggal yang memberi diri-Nya kepada dunia. Toraja
Mamasa juga mempunyai ajaran Debata Ma’lalikam Tallu bahwa Debata itu memberi diri
kepada umat-Nya melalui kehadiran mereka di tiga batu tungku serta mengajarkan umat-

Nya agar mantila’ (memberi daging atau makanan kepada orang lain atau orang asing).

24D.J. Bosch, “Behind Melbourne and Pattaya: A Typology of Two Movements”, dikutip
dalam Richard A. D. Siwu, Misi dalam Pandangan ... Asia, 52-53.

2 1hid.

26 Toar Banua Hutagalung, Berpartisipasi dalam Persekutuan Trinitarian, 61.

18



Penulis memahami bahwa relasi Trinitarian (intra Trinitarian) terlihat jelas dalam
pemberian diri Allah (self-giving of God) yang terjadi karena dorongan cinta. Dalam
perichoresis yang telah dibahas di Bab Tiga terlihat hubungan Bapa, Anak, dan Roh Kudus
dengan tindakan pemberian yang saling memberi dan menerima. Relasi inilah yang
terlihat melalui hubungan resiprositas yang mutual antara ketiga pribadi. Relasi inilah
yang terkuak melalui tindakan pemberian yang mutual antara tiga Pribadi.?’

Praktik pemberian diri Allah tersebut di atas didasarkan pada mantila’ dalam
konteks To Salu di Toraja Mamasa yang juga diajarkan oleh Debata Ma’lalikam Tallu.
Praktik pemberian atau mantila’ dalam konteks To Salu di Toraja Mamasa harus dikaitkan
dengan fenomena pemberian dalam relasi Allah Tritunggal dalam relasinya dengan orang
asing. Ritual mantila’ adalah salah satu praktik To Salu menerima orang asing dengan jalan
memberi atau membagi daging atau makanan lainnya kepada mereka. Mantila’ adalah
ajaran Debata Ma’lalikam Tallu melalui kesediaan-Nya memberi diri?® dan berkat kepada
umat-Nya di dapur. Tetapi Debata juga mengajarkan agar umat-Nya memberi kepada
orang lain atau orang asing sehingga pada akhirnya orang asing tersebut menyembah
Debata Ma’lalikam Tallu.

Di dalam persekutuan (kamarampasan) dengan semua orang termasuk yang lain
atau asing, mantila’ adalah jembatan komunikasi antar masyarakat Toraja Mamasa.
Sebelum makanan diberikan kepada yang ditila’ (yang diberi), pembagi atau pemberi
makanan akan menyampaikan pesan sebagai berikut:

Alai ade inde nua ambe’/indo’. Kemala inde e ta’ ladiita budanna anna mammi’na

sapo kemala latonta’ mepasakutu’ ilalam inde botto moi anna sikambelaki ta’diita

rambu apinta. Umba aka tila ya te mupamasa’ke ki anna issi banua aka ta’ deem
yabona diaam sibeem-beem. Kinande iate ladiande pada-pada ilalam kasiolaam

to sule.”

27 1bid., 63.

28 pemberian diri Debata Ma’lalikam Tallu adalah kesediaan-Nya untuk berada bersama
dengan To Salu sebagai yang asing dari diri-Nya melalui simbol tiga batu tungku (Nehesion,
wawancara oleh penulis, Limba Debata, 17 Februari 2016).

29 panw’ Lentam, wawancara oleh penulis, Mamasa, 25 Maret 2016 (Terjemahan penulis:
Silakan ambil daging atau makanan ini dari ayah/ibu saya. Semoga ini tidak dilihat dari segi
banyaknya atau enaknya, tetapi semoga dengan ini kita semua bersekutu di dalam komunitas ini,
walaupun kita berjauhan dan Anda asing bagi kami. Semoga pemberian ini membawa kebaikan isi
rumah karena tidak ada yang lebih baik dari saling memberi. Daging atau makanan ini akan
dimakan bersama dalam kebersamaan dengan orang pendatang atau asing).

19



Jadi, mantila’ bertujuan menjalin persekutuan dengan yang lain termasuk orang
asing dan persekutuan itu harus ditopang oleh komunikasi. Bagi To Salu, persekutuan
yang dikenal sebagai ma’mesa-mesa, ma’ tula’ tula’ (dibahas pada Bab Dua dan Bab Tiga),
adalah upaya untuk memelihara kerukunan dan persatuan antar semua penganut Alu’
Todolo. Tetapi ma’mesa-mesa, ma’tula’tula’ harus berlanjut pada mantila’ sehingga baik
pihak intern maupun pihak ekstern To Salu (orang asing) merasakan kehadiran Debata
Ma’lalikam Tallu dan turut menikmati berkat-berkatnya.*®

Partisipasi To Salu dan gereja pada umumnya adalah partisipasi mereka ke dalam
apa yang Allah Tritunggal perbuat dalam diri-Nya sendiri dan kepada dunia sebagai
strategi misi Allah. Jadi, mantila’ kepada orang lain atau orang asing didasarkan pada
perspektif trinitarianisme perichoresis, khususnya pandangan Gereja Timur yang melihat
Allah Tritunggal yang berwatak komunal-sosial.3!

Graham Buxton menghubungkan sifat perikoretik Allah dengan penerimaan
orang asing sebagai bagian dari misi dengan berkata:

Bentuk dari merayakan tiga Pribadi Allah yang berbeda adalah orientasi misi yang
berdasar pada sambutan bagi orang asing dan keberpihakan kepada semua
orang. Hal itu mencerminkan perayaan keberbedaan dalam segala
keragamannya, membentuk pola kehidupan Allah Tritunggal. Kita mulai
memahami Allah Tritunggal dalam partisipasi kita atas pelayanan kepada yang
lain dan cinta kita berpusat untuk semua orang. Sebuah tata bahasa Trinitas
menginformasikan bahwa misi Kristen cenderung membentuk cara hidup jemaat
untuk memikirkan dan berhubungan dengan Allah yang menyambut perbedaan
karena Allah yang diimani didasari oleh perbedaan.®?

Apakah manusia sebagai ciptaan dapat berpartisipasi ke dalam Allah Tritunggal?
Atau apakah manusia dapat meniru Allah lewat cara-cara yang khas sebagai ciptaan? Volf

mengatakan bahwa manusia bisa meniru Allah lewat cara-cara yang khas sebagai ciptaan

%0 hid.

31 Toar Banua Hutagalung, “Berpartisipasi dalam Persekutuan Trinitarian”, 66.

32 Graham Buxton, The Trinity, Creation and Pastoral Ministry: Imaging the Perichoretic
God (Eugene, Oregon: Wipf & Stock Publishers, 2005), 186.

20



(creaturely way) dan secara historis (historically way).?® Jadi, manusia bisa mengimitasi
Allah dalam bentuk pikiran sebagai manusia dan dalam persekutuan gereja, walau hanya
sampai batas analogi dari relasi dengan pribadi Allah Tritunggal saja. Tetapi harus
dikatakan bahwa tidak mungkin ciptaan dapat dengan sempurna meniru apa yang
dilakukan oleh Pencipta. Tetapi pemberian yang terjadi pada relasi Allah Tritunggal
dipakai sebagai model dalam membangun relasi dengan sesama termasuk orang asing.
Hal ini penting, sebab penerimaan To Salu terhadap orang asing adalah basis
kamarampasan (kekeluargaan mereka) sehingga orang yang mendapat tila’ (daging atau
makanan lain) dianggap sebagai saudara dalam penyembahan kepada Debata Ma’lalikam
Tallu dan selanjutnya ikut serta dalam tradisi ma’mesa-mesa, ma’tula’tula.3* Mantila’ juga
dipahami sebagai cara yang efektif untuk menyampaikan kemurahan Allah (Mamasa:
Debata), karena daging atau makanan lainnya bersumber dari Debata itu sendiri.®
Allah memang berelasi di dalam diri-Nya sendiri dan relasi itu tidak membutuhkan
manusia, tetapi Allah tidak berhenti pada relasi itu. Bagaimana pun juga dalam
penghayatan manusia sebagai ciptaan, dan dalam sejarah manusia, Allah tidak
menghilangkan aspek sosial.3® Karena hakikat Allah adalah kasih maka Allah menciptakan
manusia untuk dikasihi, sehingga Allah menjadi kasih yang sesungguh-nya. Kasih itu
berkelimpahan dan akan tercurah terus, sebagaimana Allah secara kekal juga adalah
kasih. Cara-cara Allah Tritunggal itulah yang harus dipedomani dalam misi
GTM.Selanjutnya, pemberian Allah Tritunggal Hutagalung menjelaskan pemberian Allah
Tritunggabl, sebagai berikut:
Pertama, melalui penciptaan dunia manusia dan alam diciptakan ketika Allah
Tritunggal memberikan ruang dalam diri Sang Anak. Dalam ruang dan waktu
tersebutlah dunia pun tercipta. Inilah yang disebut dengan reality-perichoresis,
yakni kehidupan yang berdiam secara mutual (mutual indwelling) antara Allah
dan ciptaan. Kedua, Allah memberikan diri-Nya sendiri kepada manusia melalui
Sang Anak. Allah melakukan kenosis atau pengosongan diri hingga menjadi sama

dengan manusia dan taat sampai mati di kayu salib. Kenosis menjadi bentuk

33 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand
Rapids, Mi.: Wm. B. Eerdmans, 1998), 58.

3 Apul, wawancara oleh penulis, Limba Debata, Mamasa 12 April 2010.

3% Sando Lupsakan, wawancara oleh penulis, Saludengen, 3 April 2015.

3 Toar Banua Hutagalung, “Berpartisipasi dalam Persekutuan Trinitarian”, 63.

21



pemberian Allah yang sempurna kepada manusia. Pemberian ini menjadi

pemberian diri Allah yang tidak terpusat pada diri sendiri (selfless self-giving of

God). Ketiga, Roh Kudus juga menjadi bentuk pemberian diri Allah yang

memampukan manusia untuk menjadikan karya Allah ini sebagai pusat imannya.

Manusia pun dapat memanggil Allah, “Abba, Bapa.” (Rm. 8:15; Gal. 4:6). Roh

Kudus menjadi Kuasa (power; spirit) yang menggerakkan manusia menuju kepada

Allah. Roh Kudus menjadi the ultimate spirit of gift/gifting yang diberikan Allah

kepada manusia.?’

Simbol daging dan makanan dalam mantila’ tentu saja punya makna sesuai
dengan pengertian simbol itu sendiri. E. K. M. Masinambow menyebutkan bahwa
pengertian simbol bersifat konotatif dan asosiatif; di dalam signified, simbol itu memuat
berbagai potensi makna yang muncul secara asosiatif dalam penggunaan maupun
interpretasi dari simbol tersebut.*® Tentang simbol-simbol dalam gereja, Alex Sobur
menjelaskan:

Simbol-simbol keagamaan didasarkan pada suatu hubungan intrinsik antara

tanda dan obyek yang diacu oleh tanda itu, baik dalam bentuk metonimi (meta

[transfer]-anoma [nama]) maupun metafora (meta [transfer, melewati,

melebihi], phor [menghasilkan, memuat]). Hubungan intrinsik tersebut

menciptakan relasi antara perasaan dan bentuk, yang secara aplikatif dapat

dilihat misalnya pada liturgi, tata ibadah, penataan interior dan fasilitas ibadah di

gereja.¥

Salah satu contoh simbol yang dipakai dalam kekristenan adalah cahaya atau
terang. Dalam alam raya objektif matahari adalah simbol pusat, sumber terang dan hidup
bagi manusia, sehingga cahaya yang masuk ke dalam ruang ibadah gereja dapat diartikan
sebagai simbol kehadiran Kristus sebagai terang dunia, menghalau kegelapan di dunia,
menyiratkan harapan dan kebangkitan. Menurut Dillistone, terang mampu menghasilkan

suatu efek yang gaib, misterius dan keramat.*’ Lebih jauh Dillistone berkata:

37 1bid., 96.

3 E.K. M. Masinambow, Semiotik - Mengkaji Tanda dalam Artifak (Jakarta: Balai
Pustaka, Jakarta, 2001), 34.

39 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2003), 154.

40 F.W. Dillistone, Daya Kekuatan Simbol (terj. A Widyamartaya) (Yogyakarta: Kanisius,
2002), 62-63.

22



Terang dapat mengisyaratkan, bahkan menunjuk kepada, suatu sumber
transenden atau kepada sifat meresapi yang imanen, mengingatkan tentang
pernyataan-Nya yang dramatis ‘Aku adalah terang dunia’, menunjuk kepada sifat
dasar perutusan Yesus dan kepada arti penting hidup, wafat dan kebangkitan-
Nya.*

Dari teori tentang simbol di atas maka, menurut penulis, simbol daging dan
makanan dalam mantila’ bukan hanya menyangkut bahan makanan yang mengenyangkan
perut, melainkan juga mempunyai makna persekutuan, karena bagi orang Toraja Mamasa
pada umumnya mantila’ mengarahkan mereka pada makan bersama, misalnya pada ritual
orang mati (pali tomate), ritual penahbisan rumah baru (mengka’la’ngam), dan ritual
penghormatan bagi orang tua (mangnga’ka’i). Pada ritus tersebut daging dan makanan
dibagi kepada semua orang, termasuk orang asing lalu semua makan bersama.*?Oleh
sebab itu, makan bersama dan mantila’ berarti menciptakan serta memperteguh
persekutuan dengan orang asing dan merupakan cara yang paling strategis untuk
merangkul orang asing atau mereka yang belum mengenal karya Allah dalam Yesus
Kristus.

Salah satu kegiatan Putera (Yesus) yang dapat disejajarkan dengan Debata
Tomepasalama’ yang tergolong paling khas adalah makan bersama dengan orang-orang
yang dianggap sebagai “sampah-sampah masyarakat” pada zaman-Nya (bnd. Mat. 9:9-13;
Mrk. 2:13-17; Luk. 5:27-32). Makan bersama ini bisa didialogkan dengan makan bersama
dalam mantila’. Yesus makan bersama dengan segala macam orang termasuk yang asing
atau pun najis atau sampah masyarakat. Makan bersama dengan orang lain atau orang
asing memiliki suatu makna dan kepentingan di dalam dunia sosial Yesus yang sulit untuk
masyarakat Barat bayangkan.®

Marcus J. Borg berkata:

Secara umum, makan bersama menggambarkan penerimaan timbal-balik. Lebih

khusus lagi, aturan-aturan di sekitar makan tertanam mendalam dalam sistem

ketahiran. Aturan-aturan ini mengatur bukan saja perihal apa yang boleh disantap

41 |bid.

42 Hapi, wawancara oleh penulis, Ratelemo, Mamasa, 12 Februari 2016.

4 Marcus J. Borg, Kali Pertama Jumpa Yesus Kembali: Yesus Sejarah dan Hakikat Iman
Kristen Masa Kini (terj. loanes Rakhmat) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003), 66-67.

23



dan bagaimana harus menyiapkannya, tetapi juga perihal dengan siapa orang
boleh bersantap. Menolak makan bersama adalah suatu bentuk pengasingan atau
pemboikotan sosial. Orang-orang Farisi (dan orang-orang lainnya) tidak akan
makan bersama dengan orang lain yang najis, dan tidak ada orang baik-baik yang
ingin makan semeja dengan sampah-sampah masyarakat. Makan adalah suatu
mikrokosmos sistem sosial, makan semeja dengan orang-orang lain adalah suatu
penjelmaan wawasan sosial. Kegiatan Yesus makan bersama dengan orang-orang
lain mempunyai makna dan kepentingan sosiopolitik. la sering makan bersama
dengan sampah-sampah masyarakat dan juga dengan orang-orang asing.**

Jadi, makan bersama karena mantila’ yang diajarkan oleh Debata Ma’lalikam Tallu
adalah praktik penerimaan Toraja Mamasa terhadap orang asing dan juga penerimaan
orang asing terhadap orang Toraja Mamasa (penerimaan timbal-balik). Dengan praktik
mantila’ ini, GTM akan bisa memahami konsep misi Yesus yang kontekstual serta relevan,
yaitu makan bersama dengan semua orang. Makan bersama secara terbuka yang
dilakukan Yesus tersebut mewujudkan suatu wawasan alternatif mengenai suatu
paguyuban inklusif. Siapa saja boleh masuk di dalamnya. Etos bela rasa dengan orang lain
menimbulkan suatu persekutuan makan bersama yang inklusif seperti juga etos ketahiran
mendatangkan suatu persekutuan makan bersama yang tertutup.®

Dalam hubungan antara praktik makan bersama oleh Yesus dan Ekaristi, Borg
berkata:

Pada hakikatnya makan bersama yang Yesus lakukan adalah asal-usul dari

perjamuan suci (ekaristi) kristiani. Kepentingan perjamuan di dalam gerakan

Kristen mula-mula dan di sepanjang sejarah kristiani bertitik tolak dari

persekutuan di sekitar meja makan yang dulu Yesus lakukan. Tentu saja, di dalam

tradisi kristiani kegiatan makan bersama itu telah menjadi suatu kegiatan ritual
perjamuan suci, tidak lagi sebagai makan bersama yang sebenarnya. Tetapi bagi

Yesus ini betul-betul suatu makan bersama dengan orang-orang yang betul-betul

tergolong sampah-sampah masyarakat. Bila ini kita akui, maka ini menambah

nuansa baru bagi perjamuan suci.*®

4 1bid.
5 1bid.
 1bid

24



Jadi, mantila’ juga pada akhirnya dihubungkan dengan pemberian diri Allah atau
Debata dalam diri Yesus Kristus dalam pengorbanan-Nya di bukit Golgota sebagai Anak
Domba Allah. Pembagian daging atau makanan lainnya dalam praktik mantila’
dihubungkan dengan praktik Perjamuan Kudus atau Ekaristi dalam kekristenan.

Pada era penginjilan Geleijnse, masyarakat To Salu bisa menerima orang asing
seperti Geleijnse, karena praktik pemberian atau pembagian sabun, sigaret, dan lain-lain
dari penginjil tersebut. Akan tetapi, pada waktu itu Geleijnse masih memahami mantila’
sebagai penyembahan berhala, sehingga harus ditiadakan. Demikian pula dengan
motivasi Geleijnse memberi atau membagi sabun, sigaret atau obat dan sebagainya
kepada To Salu, itu adalah bagian dari strategi menarik penganut Alu’ Todolo ke dalam
kekristenan. Akibatnya, banyak To Salu mengundurkan diri dari pertemuan-pertemuan
dan perbincangan (ma’ mesa-mesa’, ma’tula’tula’) dengan Geleijnse. Seharusnya,
mantila’ dilakukan bukan dengan motivasi “mengganti kepercayaan orang lain”, tetapi
untuk menjaga kekeluargaan dan kekerabatan dan agar semua masyarakat To Salu
merasakan secara bersama kasih Debata Ma’lalikam Tallu. Semuanya dimotivasi oleh
kasih itu sendiri yang bersumber dari kasih Debata atau Allah.*’

Relasi Allah Tritunggal dengan dunia, dan pemberian-Nya dengan motivasi cinta
kasih, dapat dilihat sebagai pembebasan sosial yang integral. Seperti yang dikatakan oleh
Leonardo Boff, karena kehidupan merupakan kodrat yang melekat pada Allah, maka
kehidupan merupakan janji yang paling tinggi yang diberikan Allah kepada manusia dan
hadiah yang paling berharga yang diberikan kepada sahabat-sahabat-Nya. Setiap orang
yang merasa hidupnya terancam dapat mencari pertolongan pada Allah. Boff berkata,

Option to the poor, keberpihakan pada kaum miskin, memperoleh dasar

pijakannya dalam hakikat Allah. Penderitaan kaum tertindas dan mereka yang

dirampas hak hidupnya menyangkut hakikat Allah yang paling penting. Setiap
serangan terhadap para korban itu adalah serangan terhadap kodrat dan
kemuliaan Allah. Bukan tanpa alasan kalau Allah selalu berada pada posisi mereka
yang dilukai haknya: “Dia yang menegakkan keadilan untuk orang-orang yang
diperas, yang memberi roti kepada orang-orang lapar. Tuhan membebaskan

orang-orang terkurung. Tuhan memelekkan mata orang-orang buta, Tuhan

47 A. Pappalan, “Pemali anna Mantila’” (ceramah, Pembinaan Komisi Ibu GTM,
Karakean, 5-6 April 2000).

25



menegakkan orang-orang tertunduk, Tuhan mengasihi orang-orang benar, Tuhan
menjaga orang-orang asing; anak yatim dan janda ditegakkan-Nya kembali (Mzm.

146:7-9; Ul. 10:18; Yer. 22:16).*8

Rekonstruksi Misi dalam Kehadiran Alu’ Todolo dan Islam di Toraja
Mamasa

Membicarakan rekonstruksi misi dalam pluralitas agama-agama seperti
Alu’ Todolo dan Islam di Toraja Mamasa, tidak bisa dipisahkan dari rekonstruksi
misi dalam pluralitas kebudayaan. Pemisahan antara kebudayaan dan agama
seperti dalam Teologi Pembebasan di Amerika Latin harus ditolak, karena
konteks Asia berbeda dari konteks Amerika Latin.*° Hal itu benar, sebab agama
bisa dilihat sebagai sebuah sistem kebudayaan, tetapi itu tidak berarti bahwa
agama identik dengan kebudayaan.* Oleh karena itu, dalam rangka rekonstruksi
konsep misi yang sejajar dengan kontekstualisasi teologi misi, maka konteks
kebudayaan dan agama bahkan realitas sosial dapat dilihat sebagai “triangle”
(segitiga) yang memiliki sudut sendiri-sendiri tetapi tidak terpisahkan.>*

Konsep misi GTM terhadap pluralitas agama di Toraja Mamasa harus lebih
menekankan dialog bersama dengan penganut Alu’ Todolo dan Islam sebagai dasar dari
kesediaan gereja ‘menyelamkan diri’ dalam pluralitas religius di Toraja Mamasa. Misi Allah
Tritunggal yang dikenal dengan Debata Ma’lalikam Tallu di Toraja Mamasa®? adalah misi
yang memberi diri dalam berdialog dengan manusia berdosa melalui kedatangan Putera
atau Debata To Mepasalama’ atau To Memana’ dalam dunia ini.

Dialog dimaksud bukan dalam suasana penolakan atau permusuhan karena
menganggap mereka kafir atau orang-orang yang akan binasa, melainkan dalam suasana
penerimaan satu sama lain untuk kemudian bersama-sama mencari dan menemukan

Allah sebagai kebenaran yang penuh.>® Dalam dialog tersebut sikap saling menghargai

48 |_eonardo Boff, Allah Persekutuan, 142.

4% Masao Takenaka, Nasi dan Allah (terj. Suparto Purbojowono) (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 1993), 80.

% Clifford Geertz, Kebudayaan & Agama (terj. F. Budi Hardiman) (Yogyakarta:
Kanisius, 1992), 1.

51 Bevans, Models of Contextual Theology, 20-21.

52 Abialtar, jurnal BIA

53 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 110.

26



harus diutamakan, karena orang berkepercayaan lain tidak dijadikan objek yang
“nasibnya” ditentukan oleh penganut agama tertentu. Sudah saatnya orang-orang Kristen
di Toraja Mamasa dan juga penginjil dari CGK yang masih menginjil di sana memberi diri
dalam dialog bersama penganut Islam dan Alu’ Todolo. Berdialog dengan dasar mantila’
harus dikembangkan oleh GTM. Tila’ yang diberikan adalah “kepeduliaan kepada
penganut agama-agama lain, mengasihi, dan rindu membagikan kehidupan bersama-
sama mereka.”>*

Persatuan antara Islam dan Kristen di Toraja Mamasa serta penghargaan antar
kedua agama juga dibutuhkan dalam misi GTM. Konflik yang bernuansa SARA di Mambi
wilayah PUS, Toraja Mamasa pada tahun 2009-2010,® yang dipicu oleh peternakan babi
yang didanai oleh BPS-GTM di sekitar pemukiman Islam, harus menjadi pelajaran bagi
GTM agar upaya mengatasi kemiskinan tetap melibatkan orang Islam sebagai bagian dari
konteks Toraja Mamasa saat sekarang ini.

GTM harus memahami bahwa semua agama di Toraja Mamasa perlu
memperjuangkan keadilan, kesejahteraan, perdamaian, dan keutuhan ciptaan. Semua
pihak disadarkan bahwa persolan kemanusiaan itu tidak mungkin dihadapi sendiri-
sendiri.>® Artanto berkata:

Agama-agama di Asia tidak hanya menjadi realitas yang menunjukkan pluralitas

religius orang Asia, tetapi juga menjadi kekuatan moral spiritual yang seharusnya

dapat merobohkan tembok-tembok ketidakadilan, keserakahan, dan penindasan.

Dengan demikian, dialog juga adalah suatu usaha untuk melihat panggilan Allah

dan bersatu melibatkan diri dalam perjuangan di tengah-tengah masyarakat yang

diyakini sebagai panggilan dari Allah yang Esa... Seharusnya, Gereja-gereja di Asia
yang hidup dalam konteks pluralitas religius dan kemiskinan yang mencolok dapat
menyumbangkan pengalaman dan penghayatan dalam dialog kehidupan ini

untuk mengembangkan kesadaran tersebut. Tiba saatnya, justru Gereja-gereja

5 Wesley Ariarajah, Alkitab dan Orang-orang yang Berkepercayaan Lain (terj. Eka

Darmaputera) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, cet. ke-2, 1989), 71.

55 Peternakan babi di Mambi adalah salah-satu program GTM tahun 2009 untuk
membantu warga jemaat di PUS meningkatkan ekonomi mereka. Dana usaha peternakan tersebut
disubsidi oleh BPS-GTM.

% Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 112.

27



Barat yang akhir-akhir ini juga menghadapi kenyataan pluralitas religius dengan

rendah hati mau belajar dari Gereja-gereja Asia.”’

Orang Kristen (baca: GTM) bisa bekerjasama dengan Alu’ Todolo dan penganut
agama Islam dengan penuh kerendahan hati dalam mewujudkan tanda-tanda Kerajaan
Allah sebagai tugas utama dari misi itu. S.J. Samartha berkata: “A Christian, who believes
on the basis of the gospel that every form of racial discrimination is evil, can surely work
together with Hindus, Buddhists, Muslims, Marxists, or any others to attain the same

objective”.%®

Rekonstruksi Misi GTM dalam Konteks Kemiskinan Orang Toraja Mamasa

Penulis setuju dengan apa yang dikatakan oleh Song bahwa Gereja dengan misi-
nya dipanggil untuk menghadirkan iman yang memperjuangkan kebebasan dari Allah
dalam diri manusia.>® Kebebasan dari Allah adalah pembebasan orang-orang miskin,
seperti yang dikatakan Yesus bahwa la datang menyampaikan kabar baik dan
pembebasan kepada orang-orang miskin (bdk. Luk. 4:18-19).

Gereja harus menjadi mitra Allah untuk pembebasan itu. Menurut Artanto, misi
Kristen Barat pada masa lalu yang bersifat individualistis sering kali juga disertai dengan
tekanan pada kebutuhan rohani yang dipisahkan dan dipertentangkan dengan kebutuhan
sosial.®® Dalam hubungannya dengan ibadah dan sakramen, Artanto mengatakan bahwa
sifat misi seperti itu menyebabkan orang Kristen di Asia menghayati ibadah dan sakramen
itu secara eksklusif. Ibadah dibatasi secara sempit sebagai ekspresi relasional antara
manusia dan Allah dengan orientasi ke “dunia seberang” %!

Menurut C. S. Song, pengertian ibadah dan sakramen semacam itu tidak sesuai
dengan berita Alkitab tentang rekonsiliasi antara Allah dan manusia, karena relasi antara
Allah dan manusia yang terjadi dalam rekonsiliasi itu harus menjadi kesaksian dari

rekonsiliasi antara manusia dan manusia.®? Apa yang dialami dalam ibadah dan sakramen,

57 Ibid.

%8 5.J. Samartha, Courage for Dialogue (Maryknoll, New York: Orbis Books, 1982), 30.
%9 C.S. Song, Christian Mission in Reconstruction, 163-164.

60 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 114.

61 |bid.

62 C. S. Song, Christian Mission in Reconstruction, 127.

28



yang di dalamnya relasi dipulihkan, dosa diampuni, roti dan anggur lambang pengorbanan
dibagi-bagi, tidak pernah berhenti pada liturgi.®®
Sejalan dengan apa yang dikatakan oleh Song dan Artanto di atas, Melba Paddila
Maggay, seorang antropolog sosial Filipina, menyatakan bahwa ada kesalahan beberapa
orang Kristen yang membuat dikotomi yang tidak alkitabiah antara yang sekular dan yang
sakral, atau antara yang ada di dunia natural (nature) dan dunia kasih karunia (grace).®*
Paddila Maggay memberi contoh dengan berkata:
Aksi sosial dikategorikan dalam dunia temporer dan fisik, sedangkan penginjilan
dalam dunia spiritual dan kekal. Jika pemahamannya seperti ini, tidak
mengherankan jika kemudian penginjilan lebih diprioritaskan dibandingkan
dengan aksi sosial. Menolong orang miskin walaupun dipahami sebagai bagian
tugas kita, tetap dianggap sekunder dibandingkan dengan tugas untuk
‘menjadikan bangsa-bangsa sebagai murid Kristus.” Memenuhi kebutuhan
temporer bisa dilakukan siapa saja, sementara penginjilan hanya bisa dilakukan
oleh orang Kristen saja. Yang pertama hanya berguna untuk di dunia ini saja,
sedangkan yang kedua berguna untuk dunia yang akan datang. Pendapat ini
adalah gagal melihat hidup secara utuh, bahwa semua aspek hidup
membutuhkan kuasa penebusan Kristus dan harus tunduk di bawah ketuhanan-
Nya.5®
Dalam sakramen Perjamuan Malam, roti dan anggur dibagi-bagikan oleh Yesus
dalam komunitas murid-murid-Nya tetapi tidak berhenti di situ. Tubuh dan darah Yesus
yang dilambangkan dengan anggur dan roti dibagi-bagikan kepada dunia melalui
pengorban-Nya di atas salib. Jadi, tubuh dan darah Tuhan juga untuk orang asing atau
orang berdosa. Demikian pula dalam mantila’, berkat Debata Ma’lalikam Tallu dibagi-
bagikan dalam komunitas To Salu tetapi kemudian dibagikan juga kepada orang asing
sebagai praktik mengasihi dan menerima orang asing tersebut, sebagaimana Allah juga

menerima mereka.

83 Widi Artatnto, Menjadi Gereja Misioner, 114.

64 Melba Paddila Maggay, Transformasi Masyarakat: Refleksi Keterlibatan Sosial
Kristen (terj.), (Jakarta: Cultivate Publishing, 2004), 11.

8 1hid.

29



Keselamatan dimaksud adalah terjadinya rekonsiliasi antara Tuhan dan manusia.
Tetapi tujuan penting kedua adalah rekonsiliasi antara manusia dan manusia atau
rekonsiliasi sosial dan permasalahan-permasalahannya.®® Konsep misi yang hanya
menekankan pertobatan individu untuk menambah jumlah anggota saja harus
ditransformasi dengan misi yang melihat penderitaan orang-orang miskin di Toraja
Mamasa sebagai pusat misi Allah Tritunggal.

Oleh karena itu, realitas sosial-ekonomi-politik yang memprihatinkan di banyak
bagian Asia (termasuk di Toraja Mamasa) adalah “medan misi” yang sesungguhnya bagi
gereja-gereja, dan tiba saatnya untuk memandang penderitaan di Asia bukan dengan
mengerahkan tesis-tesis teologis saja, melainkan dengan misi yang menyatakan
solidaritas terhadap mereka yang sedang berteriak minta tolong kepada Allah.?’

Alu’ Todolo mengajarkan bahwa mantila’ dilakukan tidak dengan diskriminasi.
Orang asing yang ada di tengah-tengah mereka semuanya menerima pembagian daging
atau makanan lainnya. Jadi, mantila’ mengajarkan pemerataan dalam pelayanan dan
perhatian pada orang lain. Pelayanan pemerintah kabupaten Mamasa yang cenderung
diskriminatif dan sangat lamban terhadap masyarakat yang ada di pedalaman harus
dikritisi dengan dasar mantila’. Debata maupun Allah juga tidak diskriminatif dalam
menyelamatkan dan memberkati manusia. Jadi suara kenabian GTM harus terarah
kepada mereka yang miskin tetapi juga terarah kepada penyebab kemiskinan itu seperti
perlakuan pemerintah setempat tetapi juga mereka malas bekerja sehingga giat dalam
ma’judi (main judi) dan to mabulele (para tengkulak) yang seringkali menipu sesamanya
sehingga jatuh miskin. Akibatnya manusia baru yang sudah dibebaskan dari dosa secara
simultan berarti juga “eksodus” dari dunia ini, “keluar” dari dunia dalam arti melepaskan
diri dari tanggung jawab dan permasalahan konkret yang dihadapi dunia ini.®®

Yang perlu dimunculkan ke permukaan adalah pengalaman eksodus umat Allah
dalam Alkitab yang tidak hanya berkaitan dengan pembebasan individu dari belenggu
dosa, melainkan juga pembebasan sebagai peristiwa sosial, ekonomi, dan politik.®

Pertobatan yang sesungguhnya adalah perubahan radikal yang menyangkut baik relasi

% Artatnto, Menjadi Gereja Misioner, 115.

67 C. S. Song, Christian Mission in Recontruction, 113.
8 Artanto, Menjadi Gereja Misioner, 115.

% Ibid

30



personal maupun relasi sosial, karena pertobatan itu akan merupakan peristiwa sosial

yang menyumbangkan suatu transformasi sosial.”®

KESIMPULAN

Konsep misi yang hanya didasarkan pada dokumen Calvinis seperti Pengakuan
Iman Gereja Belanda (1561), Pasal-pasal Ajaran Dordrecht (1619), dan Katekismus
Heidelberg, dan belum dapat menjawab permasalahan persoalan kehidupan yang
dihadapi oleh Masyarakat Mamasa dengan maksimal, karena dokumen-dokumen
tersebut dirumuskan di konteks yang berbeda dengan Toraja Mamasa dan pada waktu
yang berbeda pula.

Konsep misi dengan perspektif missio Dei dan perichoresis yang didasarkan pada
budaya setempat (Debata Ma’lalikam Tallu dan mantila’) menjadi konsep misi yang
relevan dengan alasan bahwa ajaran Debata Ma’lalikam Tallu sebagai cara Allah
Tritunggal memperkenalkan diri-Nya kepada To Salu di Toraja Mamasa, mengajarkan
untuk memperhatikan orang asing yang membutuhkan makanan. Konsep misi mantila’
dengan perspektif missio Dei dan perichoresis berarti GTM meniru Debata Ma’lalikam
Tallu maupun Allah Tritunggal untuk menerima perbedaan dengan yang lain atau orang
asing dan kemudian memberi berkat kepada orang asing tersebut sehingga kasih Allah itu
dirasakan oleh mereka. Pada gilirannya, mereka (orang asing) tersebut akan melibatkan
diri dalam Kerajaan Allah atau Debata. Dengan demikian, konsep misi yang dibangun

adalah konsep misi yang kontekstual.

0 1bid., 116.

31



DAFTAR PUSTAKA

Abialtar, ‘Perjumpaan Penginjil CGK Belanda Dengan Orang Toraja Mamasa: Praktik
Metode Penginjilan Arie Bikker Dan Martin Geleijnse serta Relevansinya Bagi
Metode Pekabaran Injil Gereja Toraja Mamasa Masa Kini,” KAMASEAN: Jurnal
Teologi Kristen, 1 nol (2020), 15-34

Bosch, David J. Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi yang Mengubah
dan Berubah (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2001.

Buijs, Kees. Powers of Blessing from the Wilderness and from Heaven: Structure and
Transformation in the Religion of the Toraja in the Mamasa Area of South
Sulawesi. Leiden: KITLV Press, 2006.

————————— . Pedoman Pelajaran Katekisasi GTM. Mamasa: Parpem GTM, 2000.

Buxton, Graham Buxton. The Trinity, Creation and Pastoral Ministry: Imaging the
Perichoretic God. Eugene, Oregon: Wipf & Stock Publishers, 2005.

BPMS-GTM. Angaran Dasar & Rumah Tangga GTM 2006. Mamasa: LITBANG- GTM, 2021.

————————— . Penjelasan dan Tata Laksana AD/RT GTM 2011. Mamasa: LITBANG GTM, 2021.

Calvin, Yohanes. Institutio: Pengajaran Agama Kristen (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia,
1983.

————————— . Calvin’s Calvinism: Treatises on the Eternal Predestination of God & the Secret
Providence of God (English transl.) Grand Rapids: Reformed Free, 1952.

Chris Hartono. Teologi Etis: Suatu Studi tetang Teologi Etis Belanda dan Nisbahnya dengan
Pekabaran
Injil Belanda. Yogyakarta: Seri Teologi PPIP Duta Wacana, 1995.

Deputaten voor de Zending der Chr. Ger. Kerken in Nederland. Pergilah Kamoe! Gaat dan
heen! Geschiedenis van de Buitelandse Zending der Christelijke Gereformeerde
Kerken in Nederland tot 1959. Dordrecht: Zending Deputaten, 1960.

Dillistone, F.W. Daya Kekuatan Simbol (terj.). Yogyakarta: Kanisius, 2002.

Downer, Micahel, Altogether Gift: A Trinitarian Spirituality (Maryknoll, New York:

Orbis Books, 2000).

Elwood, Douglas J. (ed.). Teologi Kristen Asia: Tema-tema yang Tampil ke Permukaan
(terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, cet. ke-5 2006.

End,Th.van den. Sejarah Gereja Asia. Yogyakarta: PPIP Dutawacana, cet. || 1988.

------------ . Seri Sumber-sumber Sejarah Gereja di Indonesia: Sumber-sumber
Zending tentang Sejarah Gereja Kristen Sumba 1859-1972 (terj.). Jakarta:

BPK Gunung Mulia, 1996.

---------- (penyeleksi). Enam Belas Dokumen Dasar Calvinisme. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2000.

End, Th. van den & Chris G.F. de Jong, “Christianity in Central and Southern Sulawesi”.
Dalam Jan S. Aritonang & Karel Steenbrink (eds.). A History of Christianity in
Indonesia. Leiden & Boston: Brill, 2008.

End, Th. van den & J. Weitjens, S. J. Ragi Carita 2 Sejarah Gereja di Indonesia
1860-sekarang. Jakarta: BPK Gunung Mulia, cet. ke-6 2003.

Geertz, Clifford. Kebudayaan & Agama. Terj. Yogyakarta: Kanisius, 1992.

Genderen H. van. Beknopte Gereformeerde Ajarantiek: De Kerk en Evangelie. Apeldoorn:
De Kok, 1999.

32



Golverdingen, M. “De Catechismus in het Kerkelijke Onderwijs”. Dalam W.van’t Spijke
(ed.). Het Troostboek van de Kerk over de Heidelberg Catechismus. Houten: Den
Hertog, 2005.

Green, Clifford (peny.). Karl Barth: Teolog Kemerdekaan: Kumpulan Cuplikan Karya Karl
Barth (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1997.

Jong, Kees de. “Pekabaran Injil dalam Konteks Masyarakat Multikultural Pluralistik”.
Dalam Hendri Wijayatsih. ed. Memahami Kebenaran Yang Lain sebagai Upaya
Pembaruan Hidup Bersama. Yogyakarta: Taman Pustaka Kristen, 2010.

Jonge, Christiaan de. Pembimbing ke dalam Sejarah Gereja. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
cet. ke-9 2004.

Jongelen, J. De Zending in de Christelijke Afgescheidene Gereformeerde Kerk.

Kampen: De Kok, 1978.

Haight, Roger. Jesus Symbol of God. Maryknoll, New York: Orbis Books, 1999.

Hunt, Anne. Trinity: Nexus of the Mysteries of Christian Faith. New York: Orbis Books,
2005.

Kirk, Adrew. The Mission of Theology and Theology as Mission. Pennsylvania: Trinity Press
International, 1997.

Kirsten, Kim Kirsten. Missiology as Global Conversation of (Contextual) Theologies. STT
Jakarta: Artikel Bahan Test Kualifikasi S-3, 2012.

Kobong, Th. Alu’, Adat dan Kebudayaan Toraja dalam Perjumpaan dengan Injil.
TangmentokE: Institut Theologia Indonesia, 1992.

Klies, W.A. van der. Datanglah Kerajaan-Mu: Lima Puluh Tahun Pekabaran Injil di Toraja
Barat 1913-1963. Amersfoort: Copy Shop Amersfoort, 2006.

Lane, Tony. Runtut Pijar Sejarah Pemikiran Kristiani (terj.). Jakarta: BPK Gunung Mulia,
1993.

Lee, Jung Young. The Trinity in Asian Perspective. Nashville: Abingdon Press, 1996.

Maggay, Melda Paddila. Transformasi Masyarakat: Refleksi Keterlibatan Sosial
Kristen (terj.). Jakarta: Cultivate Publishing, 2004.

Masinambow, E.K. M. Semiotik Mengkaji Tanda Dalam Artifak. Jakarta: Balai Pustaka,
Jakarta, 2001.

McDougall, Joy Ann. “The Return of Trinitarian Praxis? Moltmann on the Trinity and the
Christian Life”. Dalam The Journal of Religion vol. 83, no. 2, April 2003.

Mowry, Catherine LaCugna. God for Us: The Trinity and Christian Life. San Francisco:
HarperColllins, 1991.

Nuban Timo, Ebenhaizer I. Allah yang Mengulang Diri-Nya Tiga Kali: Suatu
Pertimbangan bagi Ajarantika Kontekstual Indonesia. Salatiga: Satya Wacana
University Press, 2013.

Pamela Cooper-White, Braided Selves, Dancing Partners Trinitarian Theology and the Use
of the Self in Pastoral Care and Counseling (Eugene, Oregon: Cascada Books,
2011), 120.

Patanduk, Paulus dkk., (peny.) Serigala menjadi Domba: Kisah Pertobatan Kelompok
Pembunuh A. A. Van de Loosdrecht, Misionaris Pertama di Toraja. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2013.

33



